


Phật học 
TỪ QUANG 

Tập 55

Xuân Bính Ngọ 
2026

Nhà xuất bản Hồng Đức
Tỳ kheo Thích Đồng Bổn chủ biên

TRUNG TÂM PHẬT HỌC CHÁNH TRÍ

PPHẬT HỌC XÁ LỢI



Hội đồng thẩm định
TS. BS. Đỗ Hồng Ngọc

PGS. TS. Phạm Anh Dũng
PGS. TS. Trịnh Sâm

PGS. TS. Hoàng Thị Thơ
TS. Phạm Đức Thanh

Chủ biên
Tỳ kheo Thích Đồng Bổn

Tổ chức bản thảo
TS. Phạm Văn Nga

Nhà báo Vu Gia
Cư sĩ Minh Ngọc

Cư sĩ Trí Tâm
Bạn đọc có thể liên hệ với Văn phòng “Tủ sách Phật học”
89 Bà Huyện Thanh Quan, Phường Xuân Hòa, TP. HCM

Phật học TỪ QUANG 
Tháng 1 năm 2026 (PL. 2568)

Tập 
55

MỤC LỤC
4	 TÔI HỌC PHẬT - Trích Tịnh Độ Đại Kinh Giảng Diễn Nghĩa

19	 XUÂN THIỀN (Thơ) - HT Thích Giác Toàn 

20	 ÁNH SÁNG THÀNH ĐẠO - HT Thích Thiện Đạo

23	 TRÒ CHUYỆN VỚI BÁC SĨ ĐỖ HỒNG NGỌC VỀ 	 	
	 TÌNH YÊU VÀ CUỘC SỐNG - Minh Lê (NT)

38	 XUÂN TRONG CỬA THIỀN (Thơ) - Thích Quảng Minh 

39	 NGHĨ VỀ NĂM MỚI, NGÀY MỚI - Vu Gia 

47	 VỀ QUÊ ĐÓN TẾT (Thơ) - Nguyễn Khoa Điềm

48	 VÌ SAO KHÔNG THỂ PHIÊN ÂM ĐƯỢC CHỮ HÁN?
	 Nguyễn Hải Hoành

54	 NGẪU HỨNG (Thơ) - Nguyễn Bá Hoàn

56	 TỪ ÁNH SAO MAI ĐÊM THÀNH ĐẠO ĐẾN BUỔI SÁNG 	
	 MÙA XUÂN NHÂN THẾ - Dương Kinh Thành 

61	 THÁNG GIÊNG VUI XUÂN (Thơ) - Lâm Băng Phương

62	 BÀI GIẢNG VỀ CỘI NGUỒN MỌI HIỆN TƯỢNG	
	 Hoang Phong

73	 XUÂN TỰ LỰC & TỰ THA - Minh Ngọc 

79	 CÁNH CÒ MÙA XUÂN (Thơ) - Nguyễn An Bình

TỪ QUANG 

Nhà xuất bản Hồng ĐứcNhà xuất bản Hồng Đức
Tỳ kheo Thích Đồng Bổn chủ biênTỳ kheo Thích Đồng Bổn chủ biên

TRUNG TÂM PHẬT HỌC CHÁNH TRÍTRUNG TÂM PHẬT HỌC CHÁNH TRÍ

TỲ
 K

H
EO

 TH
ÍC

H
 Đ

Ồ
N

G
 B

Ổ
N

 CH
Ủ

 B
IÊN

PPHẬT HỌC XÁ LỢI

PH
Ậ

T H
Ọ

C T
Ừ

 Q
U

A
N

G
 

Tập 55

ISBN: 978-632-01-1670-6

PHẬT HỌC 

TẬP 55

Chúc mừng năm mớiChúc mừng năm mới
Bính NgọBính Ngọ  20262026

PHẬT HỌC 

TỪ QUANG 
TRUNG TÂM PHẬT HỌC CHÁNH TRÍ

ẤN TỐNG



80	 MÙA XUÂN, NGHĨ VỀ TỊNH ĐỘ GIỮA NHÂN GIAN - Nguyên Cẩn

82	 XUÂN NƠI CỬA THIỀN (Thơ) - Người Sông Hậu

83	 THIỀN TỊNH SONG TU Ở VIỆT NAM VÀO THẾ KỶ THỨ 13 	 	
	 VÀ NGÀY NAY - Cao Huy Hóa dịch

96	 MỪNG XUÂN DI LẶC (Thơ) - Nguyễn Quốc Nam

97	 XUÂN AN LẠC - Tuệ Ân

101	 NƠI MÙA XUÂN BẮT ĐẦU (Thơ) - Tôn Nữ Mỹ Hạnh

102	 XUÂN VỀ, HOÀI NIỆM BẠN VĂN - Đinh Quân 

110	 ĐÓN TẾT ONLINE (Thơ) - Võ Thị Như Mai

111	 QUÀ TẶNG MÙA XUÂN (Thơ) - Lương Thiếu Văn

112	 ĐẠO LÀM NGƯỜI QUA LỜI PHẬT DẠY - Đặng Ngọc Lệ

117	 HÒA THƯỢNG LƯƠNG NGỌC TRỤ - Nguyễn Đại Đồng

120	 MÙA XUÂN VÀ PHẬT TÍCH (Thơ) - Ngô Nguyễn Nghiễm

121	 NGƯỜI THẦY THUỐC TRONG MÙA XUÂN DI LẶC		 	 	
	 Nguyễn Minh Đăng

125	 TẾT VIỆT (Thơ) - Đinh Văn Viễn

126	 TẢN MẠN VỀ LỄ CÚNG GIAO THỪA - Huỳnh Thanh Bình

132	 TẾT (Thơ) - Dương Xuân Định

133	 GÓT MỎNG ĐƯỜNG TRẦN (Thơ) - Mộc Yên Tử

134	 HƯƠNG NGƯỜI ĐỨC HẠNH - Tô Văn Thiện

143	 VAI TRÒ CỦA PHẬT GIÁO TRONG SỰ LIÊN KẾT CÁC LÀNG XÃ	 	
	 VIỆT NAM - Vicky Lê

149	 ĐÊM GIAO THỪA (Thơ) - Tịnh Bình

150	 TỜ LỊCH CŨ TRÊN NHÀNH XUÂN MỚI - Trí Minh

154	 LENS - LẮNG ĐỌNG CẢM XÚC - Victoria H.

162	 NẮNG XUÂN RẠNG RỠ - Vũ Khắc Tĩnh

165	 ĐỜI MỘT BÔNG HOA (Thơ) - Minh Trí 

166	 HỒNG TÀN (Thơ) - Bỉ Hao

167	 TỪ CHÙA HANG, NGHĨ VỀ PHẬT GIÁO Ở THÁI NGUYÊN
	 Hàn Tấn Quang

178	 CHÙA THIÊN TRÙ SƠN MÔN HƯƠNG TÍCH - Nguyễn Lâm

184	 HÌNH TƯỢNG NGỰA TRONG VĂN HÓA PHẬT GIÁO - Lê Hải Đăng

191	 THÔNG TIN TỪ QUANG



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học4

Tôi học Phật
(Chủ giảng: Lão Pháp sư Tịnh Không, Tịnh Độ Đại Kinh 
Giảng Diễn Nghĩa, T. 39, NXB Hồng Đức, H, 2025, Trung tâm 
Phật học Chánh Trí thực hiện, trích dẫn từ trang 241-260)

Nếu chưa chứng đắc, chỉ nghe thôi là không 
được. Nghe nói, gọi là giải ngộ. Giải ngộ thì không 
thể giải quyết vấn đề. Phải chứng ngộ thì vấn đề 
mới được giải quyết.

“Di Đà Sớ Sao viết: Tín tức tâm tịnh. Luận Thành Duy Thức 
viết: Tín là nói đức năng chân thật, từ bỏ lạc dục, lấy tâm tịnh 
làm tính”.

Ý của đoạn này rất sâu sắc. Những cuốn kinh, luận lớn của 
Phật giáo thường nói: “Tín là mẹ của các thứ công đức, có thể 
nuôi lớn gốc thiện”. Vì vậy, lòng tin rất quan trọng. Nó là cội 
nguồn của đạo lớn, mẹ của các công đức. “Mẹ”, mang ý nghĩa 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 5

có thể sinh sản. Cả câu muốn nói: Lòng tin có thể sản sinh ra vô 
lượng vô biên công đức; nếu đánh mất niềm tin, thì không còn 
gì để nói. Xã hội ngày nay, chúng ta thường nghe câu nói: Nguy 
cơ đổ vỡ niềm tin; con người đã đánh mất niềm tin của mình. 
Nói cách khác, con người đã đánh mất niềm tin. Nếu nói theo 
ngôn ngữ Phật pháp, thì một khi con người đã đánh mất niềm 
tin của mình, địa cầu cũng tận diệt theo. Vấn đề này, đức Phật 
đã nói rất cụ thể.

Ngày nay, chỉ có một số người hiểu được, đó là những nhà 
khoa học lượng tử. Nếu chúng ta đem kinh Phật ra để trình bày, 
thì họ sẽ hiểu được. Điều đó, tôi khẳng định. Nếu lòng tin đã 
không còn, thì địa cầu sẽ bị hủy diệt.

Đức Phật đã nói với chúng ta về 5 thứ độc, không những làm 
hại thân thể mà còn huỷ diệt quả địa cầu nữa. 5 thứ độc đó là: 
Tham, sân, si, mạn, nghi. Nghi tức là không tin, không có niềm 
tin. Những gì lòng tham mang lại, đó là những thiên tai về nước. 
Ngày nay, ở đâu cũng có thiên tai về nước. Nguyên nhân của vấn 
đề này là ở đâu? Nguồn gốc của nó chính là lòng tham. Nó kéo 
theo những thiên tai về nước, nước biển dâng, sông hồ lũ lụt. 
Tính giận dữ mang lại những thiên tai về lửa. Núi lửa tuôn trào, 
nhiệt độ địa cầu tăng lên. Vấn đề này, ngày nay được giới nghiên 
cứu cho là hiện tượng vật lý, nhưng Phật giáo lại cho đó là hiện 
tượng tâm lý. Rốt cuộc 2 hiện tượng này, thì hiện tượng nào 
quan trọng? Quan trọng là tâm lý. Vì sao vậy? Vì có tâm lý rồi 
mới có vật chất.

Vấn đề này, nhà triết học người Đức, Max Planck đã đề cập 
đến. Bây giờ đã bước sang thế kỷ khác, nhưng ý kiến của ông vẫn 
còn nguyên giá trị. Max Planck là thầy của Einstein. Trong số môn 
đệ của ông có một học trò kiệt xuất, suốt đời ông này nghiên cứu 
nguyên tử, lượng tử. Ông ta có một phát biểu rất quan trọng và 
hoàn toàn tương đồng với kinh Phật. Ông ta cho rằng: Về cơ bản, 
không có cái gọi là vật chất trên đời này. Vật chất từ đâu mà có? 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học6

Suy cho cùng, vật chất từ đâu mà có? Nó được sinh ra bởi ý niệm. 
Nền tảng của vật chất là ý niệm. Khái niệm này hoàn toàn tương 
đồng với Pháp Tướng tông của Đại thừa.

Pháp tướng là một môn tâm lý học. Tôi học Phật, thầy Phương 
Đông Mỹ đã giảng cho tôi về Pháp Tướng tông. Ông bảo pháp 
tướng thuần túy là một môn triết học. Pháp Tướng tông đề cập 
đến sự khởi nguyên của vũ trụ và khởi nguyên của bản ngã. Phật 
pháp nói Y báo và Chính báo. Chính báo là gì? Chính báo là ta. 
Tất cả những thứ xung quanh đều là Y báo của ta, những thứ 
cần nương tựa khi ta sống, những thứ ta cần nương vào khi sống 
là thân thể, con người, môi trường. Giống như Phật, Bồ tát là Y 
báo của ta. Ta là Chính báo. Phật, Bồ tát là một loại trong Y báo 
của ta. Tất cả các động vật, tất cả chúng sinh hữu tình là một 
bộ phận trong Y báo của ta. Ngoài những thành phần đó ra, còn 
một bộ phận vật chất. Vật chất bao gồm cỏ cây, hoa lá, sơn hà, 
đại địa, một bộ phận hiện tượng tự nhiên nữa, chia môi trường 
sống chúng ta thành 3 loại - 3 bộ phận lớn.

Quý vị nghe Hoàn Nguyên Quán nói: Hiển nhất thể, sinh 
mạng là một thể cộng đồng. Phật pháp cho rằng đó là tự tính, 
chân như, bản tính. Cổ nhân cũng nói là bản tính. Quý vị xem 
câu đầu tiên của Tam Tự Kinh: “Người mới sinh, tính vốn thiện”. 
Tính vốn thiện, tính mới là cội nguồn của vạn sự vạn vật trong 
vũ trụ. Phật pháp nói rất cụ thể về tính. Ngày nay, các nhà khoa 
học đã chứng minh điều này. Song các nhà khoa học nói không 
cụ thể bằng Phật pháp. Vì sao vậy? Vì họ chưa kiến tính. Sở dĩ, 
ngày nay họ phát hiện ra tính, tức là khởi nguồn của thể tính, 
giống như bản thể của nhà triết học nói, đã tìm ra được bản thể 
của vật chất. Vật chất từ đâu mà có? Từ ý niệm. Max Planck cho 
rằng ý niệm là cơ sở của vật chất.

Chúng ta đọc kinh Bồ Tát Xứ Thai, trong đó có một đoạn hội 
thoại giữa Phật Thích Ca Mâu Ni với Bồ tát Di Lặc, thì chúng 
ta sẽ thấy rõ. Thế Tôn hỏi Bồ tát Di Lặc một vấn đề, phàm phu 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 7

bình thường chúng ta khởi lên một ý niệm, trong tâm chúng ta 
khởi lên một ý niệm, Phật hỏi Bồ tát Di Lặc: Trong một niệm 
khởi lên có bao nhiêu niệm? Bao nhiêu niệm nhỏ để kết thành 
một niệm lớn? Giống như chúng ta phân tích vật chất, chúng 
ta chia vật chất thành phân tử, phân tử lại được chia thành hạt 
nguyên tử, điện tử, lạp tử, cứ chia mãi như vậy, đến nay đã chia 
thành lượng tử.

Lượng tử lớn cỡ nào? Các nhà khoa học đã cho chúng ta biết, 
dùng điện tử để làm ví dụ, mắt thường chúng ta không thể thấy 
điện tử, điện quay xung quanh hạt nguyên tử, nhỏ bằng một phần 
một trăm ức nguyên tử. Nói cách khác, một trăm ức hạt lượng tử 
mới hợp thành một hạt điện tử, quá sức nhỏ! Tốc độ của nó thì 
chúng ta không thể tưởng tượng được. Nhưng trong kinh Phật 
đã quy nó thành số, nhà khoa học không làm được. Bồ tát Di Lặc 
nói: Một tiểu quang tử, khoa học gọi là tiểu quang tử, thời gian 
tồn tại của nó bằng 312 ức 100 ngàn niệm trong một cái khảy 
móng tay. Hiện tại, chúng ta dùng đơn vị giây để tính. Một giây, 
khảy móng tay nhanh, tôi tin chắc chắn sẽ có đơn vị đo được tốc 
độ của việc khảy móng tay. Tôi khảy được 4 lần. Tôi tin có người 
sẽ khảy được 5 lần. Gấp 5 lần trong một giây. Trong một giây có 
bao nhiêu lần sinh diệt, tức ý niệm? 1.600 triệu ý niệm. Tốc độ 
như thế, đức Phật nói được, nhưng nhà khoa học không thể nói 
được. Nhà khoa học chỉ nói tốc độ nó cực nhanh thôi. Rất nhanh, 
nhưng Phật vẫn thấy được, một giây có 1.600 triệu niệm.

Tất cả hiện tượng vật chất đều là ba động. Định luật ba động 
này, các nhà khoa học đã phát hiện 30 năm trước, rằng sự chuyển 
động của vũ trụ là hiện tượng ba động. Hình dáng của sự vật khác 
nhau là do tần suất của nó không giống nhau. Tần suất chậm, thì 
biến thành vật chất dạng cứng. Tần suất nhanh, thì biến thành 
vật chất dạng lỏng, mềm giống như da chúng ta đây, là tốc độ đã 
nhanh hơn một tí. Nhanh hơn nữa sẽ biến thành sóng điện, sóng 
ánh sáng, sóng điện từ. Tất cả hiện đều được sinh ra do tần suất 
không giống nhau.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học8

Phát hiện này, thấy những báo cáo này, chúng ta vui mừng, 
chúng ta hoàn toàn hiểu được. Vốn chúng ta học Phật là học 
được những vấn đề như thế này, là những vấn đề rất khó lý giải. 
Vì quý vị không tưởng tượng được nên khó hiểu, nhưng những 
gì Phật nói thì không thể phản bác. Với Phật, người Phật tử lúc 
nào cũng tôn trọng, cần phải có niềm tin, hoài nghi là hỏng. 
Nhà khoa học cho phép hoài nghi, nhưng Phật pháp thì không 
chấp nhận. Quý vị nhất định phải tin, nhất định phải chứng đắc. 
Chứng đắc trong Phật pháp là phải tu thiền định. Tâm càng lắng 
đọng, thì quý vị càng hiểu rõ. Hiện tượng này là của các nhà khoa 
học ngày nay đang nghiên cứu, nó thuộc A Lại Da, tam tế tướng 
của A Lại Da. Vì thế, nhà khoa học thật là phi thường, đáng để 
chúng ta khen ngợi, khâm phục.

Giới khoa học nói rằng: Cả vũ trụ chỉ tồn tại dưới 3 dạng, thứ 
nhất là Năng lượng, thứ hai là Tin tức, và thứ ba là Vật chất. Vũ 
trụ được cấu thành bởi 3 yếu tố này. 3 yếu tố này chính là tam tế 
tướng của A Lại Da. Tự chứng phần của A Lại Da là Năng lượng. 
Kiến phần là Tin tức. Tướng phần là Vật chất. Hoặc dùng danh 
từ của A Lại Da để nói tam tế tướng của A Lại Da: Thứ nhất là 
Nghiệp tướng. Nghiệp tướng là Năng lượng. Thứ hai là Chuyển 
tướng. Chuyển tướng là Tin tức, là hiện tượng tinh thần. Thứ ba 
là Cảnh giới tướng, tức là Vật chất. Đầu tiên là Năng lượng. Từ 
Năng lượng biến thành Chuyển tướng, tức biến thành Tin tức. 
Từ Tin tức lại biến thành Vật chất, thực sự là nó có trước có sau. 
Nhưng việc trước sau đó chỉ chuyển biến trong 1/1.600 triệu, 
quý vị làm sao kịp chia nó thành trước sau? Ở đây, chúng ta đang 
nói đến chân tướng của thế giới vật chất.

Câu hỏi ta từ đâu đến? Vũ trụ từ đâu mà có? Trong cuốn Vọng 
Tận Hoàn Nguyên Quán nói rất cụ thể. Quốc sư Hiền Thủ, người 
sống đầu đời Đường, vị này quen biết với Đường Thái Tông. Ở 
thời đại của Ngài, Hiền Thủ là Tổ sư đời thứ ba của Tông Hoa 
Nghiêm. Tổ sư đời thứ tư là Ngài Thanh Lương. Các vị này đã 
đưa ra nhận định về chân tướng sự thật. Đây là vấn đề rất quan 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 9

trọng. Hiểu được nó, chúng ta mới biết Phật đã dạy tác dụng 
của 5 loại phiền não căn bản là như thế nào. Vừa rồi tôi đã nói, 
không có lòng tin tức hoài nghi. Với bản thân mình, nếu không 
có lòng tin, thì sức miễn dịch của quý vị cũng không có, quý vị 
rất dễ nhiễm bệnh. Nếu niềm tin của mình lớn mạnh, thì quý vị 
có một sức khỏe dẻo dai. Nếu đánh mất lòng tin, thì sơn hà, đại 
địa cũng không bền vững. Quý vị đã đọc kinh Địa Tạng, “Kiên lao 
địa thần”, đất rất vững chắc. Nếu đức tin đầy đủ, thì địa cầu này 
sẽ bền vững, không xảy ra sự cố. Nếu niềm tin bị lay chuyển, thì 
địa cầu không thể vững bền, núi sông sẽ sụp đổ, địa cầu sẽ chìm 
trong biển cả. Điều này, có nghĩa là gì? Niềm tin đã không còn. 
Vì thế, niềm tin là thứ rất quan trọng! Hôm nay, Phật pháp nói về 
vấn đề này, chỉ có nhà khoa học lượng tử mới có thể biết được, 
nhưng họ không hiểu được ảnh hưởng bên ngoài của nó lớn như 
thế. Vì thế, chúng ta muốn hóa giải thiên tai trên quả địa cầu 
này, liệu có phương pháp không? Có! Nếu mọi người ai cũng có 
niềm tin kiên cố, thì sẽ không có chuyện gì xảy ra.

Điều đầu tiên trong đức tin, đó là tin rằng mình là một vị 
Phật. Vấn đề này rất quan trọng. Người xưa tin mình là thánh 
nhân, vì thế câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh đã xây dựng một 
niềm tin. Liệu có thể thực hiện được niềm tin này hay không? 
“Người mới sinh, tính vốn thiện”. Thiện ở đây không phải thiện 
ác. Nếu giải thích nó là đối lập với ác là sai. Thiện ở đây là ca 
ngợi. Đó là 5 câu nói của Đại sư Huệ Năng, người xưa dùng chữ 
này để thay. Đại sư Huệ Năng khi minh tâm kiến tính, tính có 
hình dạng như thế nào?

Thứ nhất là thanh tịnh, “Đâu ngờ tự tính, vốn tự thanh tịnh”. 
Thứ hai là không sinh không diệt, đó là chân ngã, là bản thể của 
vạn sự vạn vật trong vũ trụ mà nhà triết học đã nói đến.

Ngã là cái tự tính biến hiện ra. Sơn hà, đại địa đều do tự tính 
biến ra. Vì vậy, nó là sinh mạng thể cộng đồng. Vì nó là sinh 
mạng thể cộng đồng, nên khi ta khởi tâm động niệm, sơn hà, đại 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học10

địa đều biết. Nếu ta không có niềm tin, thì sơn hà, đại địa đều rã 
ra, và sụp xuống. Điều đó, rất đáng sợ! Khi chúng ta giận dữ bực 
tức nổi lên, chiêu cảm ra núi lửa phun trào. Khi ngu si nổi lên sẽ 
kéo theo tai nạn về gió.

Quý vị xem những cơn gió ngày nay, sao lại xuất hiện nhiều 
lốc xoáy như vậy? Ngu si đấy. Đây không phải là mê tín. Vấn đề 
này, những nhà khoa học lượng tử hiểu rất rõ, nhưng nói với 
người khác thì họ không hiểu. Ngạo mạn sẽ kéo theo động đất. 
Ngạo mạn, bất bình, hoài nghi, sẽ kéo theo tất cả vỡ tan. Sức 
miễn dịch của cơ thể cũng không còn. Sức miễn dịch của địa cầu 
cũng cạn kiệt, vì thế núi sẽ đổ, địa cầu sẽ chìm trong đại dương. 
Tham, sân, si, mạn, nghi, đức Phật nói tuyệt quá, chỉ gói gọn 
trong mấy chữ này. Nếu chúng ta cắt đứt 5 trạng thái này, thì 
thân tâm chúng ta được mạnh mẽ, thân kim cương bất hoại. Nơi 
chúng ta cư trú, hoàn toàn giống với thế giới Cực Lạc, bảo địa, 
không hề xảy ra bất cứ một thiên tai nào. Một bài học quý giá 
như thế, nhưng thời đại này không có ai học tập, quý vị thấy có 
đáng tiếc không. Chúng ta gặp những tình trạng như vậy cũng là 
chuyện ngẫu nhiên, không ngờ tới.

Vì lúc tuổi trẻ, khi đang ngồi trên ghế nhà trường, ta cho 
rằng Phật giáo là mê tín, nên chúng ta chưa bao giờ có một ý 
niệm muốn tiếp xúc với nó. Nói thật, đã tiếp xúc cũng không có 
khả năng, cho dù có đọc kinh cũng chưa chắc đã hiểu và cũng 
không ai dạy. Đó là một sự thật phũ phàng. Ai có thể giảng nói 
kinh điển đến nơi đến chốn?

Khi tôi học triết học với thầy Phương Đông Mỹ, không ngờ 
ông cũng là một nhà Phật học. Tôi thỉnh giáo với ông, hỏi ông 
đã học Phật học ở đâu? Ông bảo trong thời kháng chiến, ông 
đang là giáo sư ở Đại học Trung Ương. Có một thời gian ông lâm 
bệnh, và đến dưỡng bệnh tại núi Nga Mi. Lúc bấy giờ, trên núi 
Nga Mi không có một loại sách vở hay tạp chí gì, ngoại trừ kinh 
Phật. Rỗi quá, ông đành đọc kinh Phật, càng đọc càng thấy thú 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 11

vị, rồi ông đâm nghiện từ đó. Suốt cuộc đời mình, ông chưa bao 
giờ rời khỏi cuốn kinh Phật. Câu chuyện khơi cho tôi một nguồn 
cảm hứng, vì thế khi giảng Khái Luận Triết Học cho tôi, tiết cuối 
cùng là Triết Học Kinh Phật, và cũng phá đi những hiểu nhầm 
trước đây của chúng tôi. Chúng tôi hiểu được rằng Phật pháp là 
một nền học vấn lớn như thế, ông đã giới thiệu rất nhiều vấn đề 
cho tôi, bắt đầu từ 3 câu: Câu thứ nhất, Phật Thích Ca Mâu Ni 
là một nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Câu thứ hai, Triết 
học kinh Phật là đỉnh cao nhất của triết học trên thế giới. Thứ ba, 
khuyên tôi: Học Phật là sự hưởng thụ cao nhất trong cuộc đời. Tôi 
bắt đầu học như vậy đó.

Lúc mới bắt đầu học, ông có một câu hướng dẫn quan trọng, 
bây giờ chúng ta thử suy nghĩ, ông ta là một người thực sự có 
trí tuệ, có từ bi. Ông nói: Anh muốn học Phật, bây giờ Phật học 
không còn trong chùa chiền nữa, mà ở đâu? Trong kinh điển. 
Ông bảo ngày trước, cao tăng đại đức trong chùa chiền là những 
vị có học vấn, vì vậy họ được tôn là quốc sư. Những vấn đề vua 
chúa không giải quyết được, 
họ phải lên núi thỉnh giáo, 
các vị sẽ giúp họ giải quyết. 
Những vị bây giờ, họ không 
nghiên cứu, không chịu học 
hỏi. Họ chỉ tụng kinh bái 
sám, trở thành biến chất 
rồi, anh sẽ không hiểu được. 
Trong kinh điển phương 
hướng chỉ đạo rất tốt, nếu 
không tôi đã đánh mất niềm 
tin với ông rồi. Tôi đến chùa 
chiền để học hỏi, không phải 
như thế, thì những lời nói của 
thầy Phương không tin tưởng 
được. Những lời dạy đầu tiên 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học12

cho tôi, ông đã nói: Trong kinh điển, không phải nơi chùa chiền. 
Tôi là người gặp may, khi tiếp xúc với Phật pháp không lâu thì 
gặp Đại sư Chương Gia, bậc thiện tri thức. Gặp được Ngài và 
Ngài đã hướng dẫn cho tôi: Ông muốn học Phật, người đầu tiên 
phải làm quen là Phật Thích Ca Mâu Ni. Nếu không quen biết, 
không hiểu rõ Phật Thích Ca Mâu Ni, thì ông sẽ đi sai đường. 
Những người bây giờ hay nói cần phải đi đường tắt, đại sư đã bảo 
tôi, bước đầu tiên là đọc sách, những cuốn như Thích Ca Phổ, 
Thích Ca Phương Chí. Đó là những câu chuyện chép về cuộc đời 
Phật Thích Ca do tác giả đời nhà Đường biên soạn, có trong Đại 
Tạng Kinh. Phải làm cho sáng tỏ, minh bạch mới có thể hiểu 
được, Phật giáo không phải là một tôn giáo, không liên quan đến 
tôn giáo. Phật Thích Ca Mâu Ni là một thầy giáo, cuộc đời Ngài 
gần giống Khổng Tử, suốt đời dạy học, dạy đến 49 năm. Khổng 
Tử là một người bất đắc dĩ phải chu du qua các nước để cầu làm 
một chức quan, nhưng không được trọng dụng, đến lúc lớn tuổi, 
không thể không trở về, năm 68 tuổi quay trở về, mất năm 73 
tuổi, về dạy học chỉ được 5 năm. Phật Thích Ca Mâu Ni vốn xuất 
thân là thái tử, sau khi chứng ngộ, 30 tuổi chứng ngộ, không 
lên ngôi vua, không cần quốc gia, xuất gia dạy học, suốt đời dạy 
học. Không chùa chiền, cư trú ở đâu? Sống rày đây mai đó, ngủ 
lại dưới những gốc cây, trong rừng, dưới cây, suốt đời sống như 
vậy. Một ngày ăn một bữa, đêm ngủ dưới cây, nhưng niềm vui thì 
không bờ bến. Nhập Niết bàn năm 79 tuổi. Vì vậy, sau khi đã hiểu 
được, Ngài đúng là một học giả, chuyên gia, là người mẫu mực 
đạo đức của nhân loại, là nhân vật điển hình của học vấn. Quý vị 
không học với Ngài thì học với ai?

Vì thế, tôi cảm ơn thầy Phương. Không có thầy Phương, tôi 
không thể biết Phật pháp, tôn giáo. Không có Đại sư Chương 
Gia, chúng tôi không biết bắt đầu tu học Phật pháp từ đâu. Tôi 
biết thầy Phương, năm đó thầy đã hơn 40 tuổi, chưa đến 50 tuổi, 
ông mất năm 79 tuổi. Từ rất trẻ, ông bắt đầu thâm nhập bằng 
con đường học thuật, đúng ra là thâm nhập bằng con đường 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 13

triết học. Vì thế, ông mang đậm chất tư tưởng triết học. Nhưng 
sau khi chúng tôi đi sâu nghiên cứu kinh tạng, thì phát hiện kinh 
Phật còn siêu việt hơn triết học. Những vấn đề ngày nay triết học 
không giải quyết được, những vấn đề khoa học không giả quyết 
được, thì Phật pháp đều làm được. Không những đứng trên tầm 
cao triết học, mà còn là đỉnh cao của khoa học.

Ngày nay, chúng ta xem những báo cáo khoa học, bất luận là 
về hồng quan vũ trụ, hay vi quan thế giới, những báo cáo như thế 
chúng ta đều có thể hiểu được. Nhưng nếu so với Phật pháp, thì 
họ vẫn chưa giải quyết được vấn đề. Ví dụ, như báo cáo về vũ trụ. 
Các nhà khoa học phát hiện, nếu dùng những máy móc tinh xảo 
để quan sát chỉ có thể thấy được 10% vũ trụ, còn lại 90% không 
thấy. Không thấy được phần còn lại của vũ trụ, chúng ta biết họ 
không thể biết được, 90% vũ trụ sẽ đi đâu, chúng thấy rất rõ. 
Về vi quan thế giới, họ thấy rất rõ hiện tượng vật chất là do tinh 
thần biến đổi nên. Vậy hiện tượng tinh thần từ đâu mà có? Năng 
lượng. Vậy năng lượng từ đâu mà có? Họ không thể biết. Họ nói 
từ Không sinh ra Có, cũng nói rất hay, từ Không sinh ra Có. Vì 
thật sự, tự tính không phải là hiện tượng tinh thần, không phải 
hiện tượng vật chất, cũng không phải là hiện tượng tự nhiên, nên 
quý vị không thể tìm thấy nó. Mặc dù nó có mặt khắp nơi, không 
hạn chế về thời gian, nhưng quý vị không cách nào thấy nó.

Hiện tượng vật chất, tiền ngũ thức của chúng ta, mắt, tai, 
mũi, lưỡi, thân có thể tiếp xúc được.

Hiện tượng tinh thần, tư tưởng chúng ta có thể tiếp xúc 
được, tức là thức thứ 6 có thể duyên đến được. Còn nó thì không 
phải, ngay cả hiện tượng tự nhiên cũng không phải, nên quý vị 
không có cách nào. Phật dạy chúng ta, quý vị làm sao tìm được 
nó? Buông bỏ. Buông bỏ khởi tâm động niệm, buông bỏ phân 
biệt, chấp trước, thì sẽ tìm thấy nó. Nó sẽ nằm ngay trước mắt.

Giới khoa học không buông bỏ, nên họ không bao giờ tìm 
thấy nó. Nếu họ buông bỏ, nói như Phật pháp là họ đã thành 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học14

Phật. Họ đã tìm thấy, kiến tính thành Phật. Thành Phật là minh 
tâm kiến tính, kiến tính là thành Phật, tức là đã thấy được căn 
nguyên của vũ trụ, đấy gọi là thành Phật. Vì nhà khoa học cách 
xa một đoạn, đoạn đó là không có cách phá vỡ. Vì sao vậy? Vì họ 
dùng suy nghĩ. Không thể dùng suy nghĩ, suy nghĩ là vọng niệm. 
Vọng chỉ duyên đến vọng. Vọng không thể duyên đến chân. Nếu 
là chân, bắt buộc phải buông bỏ khởi tâm động niệm, lúc đó 
chân tâm mới hiển lộ, quý vị sẽ thấy nó ngay. Đây là đạo lý căn 
bản trong Phật pháp. Quý vị phải hiểu rõ, hiểu đúng, thì không 
vấn đề nào của vũ trụ không thể giải quyết, không có nguyên 
nhân của việc nào mà quý vị không hiểu rõ. Nhân trước, quả sau, 
quý vị đều nắm vững. Vì vậy, gọi là tin tức, là nói sự thật.

“Thật” là tự tính, chân tính, nó là chân thật. Tất cả những 
hiện tượng khác đều biến đổi. Hiện tượng vật chất biến đổi. 
Hiện tượng tinh thần cũng biến đổi. Hiện tượng tự nhiên cũng 
đang biến đổi. Tất cả những gì biến động đều không phải là 
chân. Chân phải là không biến đổi. Đại sư Huệ Năng đã nói rất 
cụ thể: “Đâu ngờ tự tính, vốn tự thanh tịnh”. Thanh tịnh bất 
động, nó vốn không sinh diệt, vốn đã đầy đủ, vốn không dao 
động, cuối cùng là năng sinh vạn pháp. Cả vũ trụ này, đều do 
nó biến hiện ra. Biến hiện như thế nào? Phật pháp nói là do 
một niệm bất giác. Ý nghĩa của một niệm bất giác rất sâu sắc. 
Sao lại có một niệm này? Không có nguyên nhân. Sau một niệm 
này, mới có nguyên nhân. Niệm thứ nhất là không có nguyên 
nhân. Niệm thứ nhất có từ khi nào? Không có thời gian, nó 
không có thời gian, không có không gian, rất khó hiểu. Vì thế, 
đức Phật dạy chúng ta rằng: Ngay đây. Nghĩa là một giây có 
1/1.600 triệu, một niệm là như vậy. Vì thế, không thể nói một 
niệm là có ý niệm, nhưng cũng không thể nói nó không phải là 
niệm. Quý vị nói nó không phải niệm, nó có đấy. Nếu quý vị nói 
nó có niệm, thì đã không thấy nó rồi. Vì vậy, có niệm và không 
niệm là một. Muốn đi vào cảnh giới này, quý vị phải chứng quả 
vị Bồ tát.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 15

Ở quả vị của Bồ tát, quả vị nào mới có thể nhìn thấy? Tâm 
thanh tịnh, thì có thể cảm nhận được. Đây là điều có thực, không 
phải giả dối. Phật nói Bồ tát Bát Địa. Bát Địa tức Bất Động Địa. 
Bồ tát có 52 cấp bậc. Đây là 5 cấp cao nhất, quý vị xem, Bát Địa, 
Cửu Địa, Thập Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác, 5 địa vị này có thể 
nhìn thấy. Những địa vị dưới đó, thì không thể thấy được. Những 
địa vị dưới đó chỉ nghe Phật nói mà thôi, giống như chúng đang 
nghe đây, cũng nghe Phật nói. Sở dĩ như thế này là vì chúng 
ta chưa chứng đắc. Vì thế, Phật pháp là khoa học, chưa chứng 
được thì không tính đến. Cần phải tự mình chứng đắc, những gì 
Phật nói với quý vị, quý vị phải chứng minh điều đó là chân thật, 
lúc đó mới ứng dụng nó. Nếu chưa chứng đắc, chỉ nghe thôi là 
không được. Nghe nói, gọi là giải ngộ. Giải ngộ thì không thể 
giải quyết vấn đề. Phải chứng ngộ thì vấn đề mới được giải quyết.

Giống như những vấn đề phát sinh trên địa cầu chúng ta 
đang sống ngày nay. Những vấn đề phát sinh trong thân thể, 
trong cuộc sống của chúng ta là chuyện nhỏ. Những vấn đề này, 
giải ngộ có thể giải quyết được. Nhưng chuyện của cả vũ trụ là 
chuyện lớn, thì cần phải chứng ngộ mới giải quyết được. “Thật”, 
đó là tự tính, cần phải tin tưởng. Vì vậy, câu đầu tiên trong sách 
giáo khoa của người xưa là “Người mới sinh, tính vốn thiện”. Câu 
nói này rất sâu sắc!

Quý vị xem Đại Học, cuốn sách đầu tiên trong bộ Tứ Thư, câu 
đầu tiên là “Đại học chi đạo, tại minh minh đức”. Minh đức đó 
là thật đức ở đây nói. Ở đây, gọi là thật đức. Tiếp theo là “thân 
dân”, “dừng nơi chỗ chí thiện”. Đó là “năng”, “thật đức năng”. 
Phải tin tưởng vào những vấn đề như vậy, tin bằng cách nào? 
“Thâm nhẫn”. Nhẫn ở đây là gánh vác. Quý vị thừa nhận nó, tin 
tưởng nó, mà lại thừa nhận một cách sâu sắc, tin tưởng nó một 
cách sâu sắc. Vấn đề này, ngày nay chúng ta đã hiểu, phản ứng 
của nó làm sức khỏe thêm dẻo dai, những mầm bệnh không thể 
nào xâm nhập được, vì quý vị có năng lực. Ngôn ngữ bây giờ gọi là 
sức miễn dịch. Sức miễn dịch là lòng tin. Nếu một người đã đánh 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học16

mất niềm tin, dù một bác sĩ giỏi cỡ nào cũng không thể chữa 
khỏi bệnh cho anh ta được. Vì thế, chúng ta phải thật tinh tường.

Hơn hai mươi mấy năm trước, ở Mỹ, có lần tôi bị cảm cúm, 
bèn tìm đến một bác sĩ. Tôi với ông nói chuyện rất ăn ý. Tôi nói: 
Thực sự bác sĩ không thể trị bệnh. Nghe thế ông kinh ngạc, tôi 
tiếp: Làm sao để trị lành bệnh được? Lòng tin. Nếu người bệnh 
có niềm tin với thầy thuốc, thầy thuốc có lòng tin với bệnh nhân, 
thì nhất định bệnh sẽ được chữa lành. Nếu bệnh nhân không 
tin tưởng thầy thuốc, thì thầy thuốc không thể chữa lành cho 
bệnh nhân được. Khi tôi nói với ông ta điều đó, ông cảm thấy 
có lý. Ông ta đồng ý với cách nghĩ của tôi. Lòng tin, lòng tin 
mạnh mẽ nhất đó là tin bản thân mình. Mầm bệnh là giả, không 

phải thật. Nó từ đâu mà có? 
Từ tham, sân, si, mạn, nghi. 
Nếu trừ được tham, sân, si, 
mạn, nghi, thì quý vị sẽ mạnh 
khỏe, không bệnh tật. Nếu 
con người ta không tự tư, tự 
lợi, mỗi ý nghĩ đều từ bi, giúp 
đỡ mọi người, thì quý vị là Bồ 
tát tái thế. Quý vị với Bồ tát là 
một, đó là không tự tư, tự lợi.

“Lạc”. Lạc ở đây là yêu 
quý. “Dục” là hi vọng. Trong 
đó, phải có nhiều điều kiện, 
chữ “thâm” bao gồm “thâm 
nhẫn”, “thâm lạc”, “thâm 
dục”. Lòng ham muốn ở đây 
là gì? Ham muốn kiến tính, 
không phải là những ham 
muốn khác. Tôi muốn được 
minh tâm kiến tính. Tôi muốn 
thấy rõ chân tướng các pháp, 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 17

tức là chân tướng của vũ trụ nhân sinh. Tôi muốn hiểu tường tận 
tất cả những vấn đề đó. Sau khi đã hiểu tường tận, quý vị sẽ phát 
hiện một vấn đề lớn, đó là vũ trụ này với ta cùng một thể, không 
phải một nhà mà là một cơ thể! Bởi thế, vì sao Phật lại yêu quý 
chúng sinh như vậy, là vì lý do này. Phật với chúng sinh phải nói 
là vô duyên đại từ. Cách yêu thương này “vô duyên”, có nghĩa là 
không kèm theo điều kiện. Đồng thể đại bi. Vì sao phải thương 
yêu chúng sinh, giúp đỡ chúng sinh, khi chúng sinh hoạn nạn 
liền đến cứu? Vì sao? Vì chúng sinh cùng một thể với các Ngài. 
Sau đó, quý vị mới hiểu được tâm chúng ta là đồng nhất. Vì thế, 
khi chúng ta khởi tâm động niệm, thì chư Phật, Bồ tát biết ngay. 
Không những chư Phật, Bồ tát biết, mà cây cỏ, hoa lá, sơn hà, đại 
địa cũng biết. Điều này là có thật. Động vật chưa chắc đã biết. Vì 
sao vậy? Vì động vật cũng phiền não, tâm nó không thanh tịnh.

Cây cỏ, hoa lá, sơn hà, đại địa làm sao biết được? Tiến sĩ 
Giang Bổn Thắng đã làm thí nghiệm về nước, thấy tâm của nó 
vốn định, không có phiền não, không có tham, sân, si, mạn, 
nghi, nên nó hiểu. Tôi nói với Tiến sĩ Giang Bổn Thắng, khi ông 
đang ở phòng thí nghiệm tôi có ghé 2 lần, tôi nói: Không những 
nước hiểu được, mà tất cả những hiện tượng vật chất đều có 
thể hiểu được. Việc này, lần này tôi đến Đài Loan để khám răng, 
một số bạn học đang làm thí nghiệm. Họ cũng dùng mô hình 
của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng. Họ thí nghiệm với một số vật khác 
như cát, một số kim loại, đất, để làm thí nghiệm. Kết quả cho 
thấy những vật đó có thể thấy, nghe hiểu được ý người. Họ còn 
thí nghiệm mùi vị. Họ lấy ớt, giấm, để thử vị giác, để xem nước 
có thể biết được vị cay, vị chua hay không và phản ứng của nó ra 
sao. Lần thử nghiệm này, tôi cho là đúng, có thể thí nghiệm cho 
thấy sắc, thanh, hương, vị, xúc. Như thế, so với Tiến sĩ Giang Bổn 
Thắng sẽ cao kiến hơn. Tôi đến thăm phòng thí nghiệm của họ, 
thấy họ tiến bộ hơn Tiến sĩ Giang Bổn Thắng rất nhiều. Phương 
pháp của Tiến sĩ Giang Bổn Thắng hơi cũ kĩ, một số máy móc 
cũ, kính hiển vi chỉ phóng to gấp 200 lần, còn kính hiển vi kia 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học18

phóng to gấp 500 lần. Quy mô phòng thí nghiệm cũng bề thế 
hơn, đến 5-6 người làm công tác chuyên môn, làm thí nghiệm. 
Nhưng quan trọng nhất là dùng khoa học để chứng minh việc 
chúng ta khởi tâm động niệm, thì sơn hà, đại địa đều biết. Vì 
vậy, khi lòng tin của chúng ta bị đánh mất, thì sơn hà đại địa sẽ 
lỏng ra. Vấn đề này, rất quan trọng. Nơi địa cầu chúng ta đang 
sống đây, muốn nó vững bền, muốn nó bình thường, nhưng quý 
vị không có lòng tin vững chắc là không được. Nếu quý vị thực 
sự “thâm nhẫn lạc dục”, thì vẻ đẹp của địa cầu không thua kém 
gì thế giới Cực Lạc.

Thế giới Cực Lạc hoàn toàn giống với chúng ta, tại sao nó tốt 
đẹp đến thế, còn chúng ta xấu xí thế này? Con người ở đó toàn 
là người thiện, không có kẻ xấu, “đều là những người thiện cùng 
ở một chỗ”. Những cư dân của chúng ta ở đây toàn tự tư, tự lợi, 
chạy theo danh văn, lợi dưỡng, tham, sân, si, mạn, những thứ mà 
những người bên kia không có. Những cư dân trên địa cầu của 
ta, nếu cố gắng tiếp thu lời dạy của Phật, gạt bỏ những tâm lý 
xấu xa, thì địa cầu của chúng ta không khác gì thế giới Cực Lạc, 
dứt khoát là không khác. Lúc ấy, cơ thể của chúng ta sẽ không 
còn thể xác máu thịt này nữa, mà hoàn toàn giống với thế giới 
Cực Lạc thân kim cương bất hoại, thân có vô lượng tướng, tướng 
có vô lượng vẻ đẹp. Tuy lớn tuổi, nhưng hình dáng không thay 
đổi, mãi trẻ đẹp, không có biến đổi. Việc này, ta có thể làm được. 
Đạo lý là ở điểm này. Nếu quý vị hiểu rõ được điều đó, thì quý 
vị mới có thể tin tưởng. Quý vị biết chuyện này là thật, vì có sự 
chứng minh của các nhà khoa học. Vì vậy, những khởi tâm động 
niệm của chúng ta, có liên quan rất mật thiết với cả địa cầu.

Quý vị xem thế giới ngày nay, dân số đông như thế, nếu người 
phương Đông không tin vào đạo đức, luân lý, người phương Tây 
không tin vào tôn giáo, thánh thần, thì địa cầu có tình trạng như 
ngày nay, nguyên nhân xảy ra nhiều tai nạn, chúng ta đã quá rõ. 
Nên ứng dụng phương pháp nào để hóa giải, để đối trị, chúng ta 
cũng đã biết. Vấn đề là quý vị tin hay không. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 19

HT GIÁC TOÀN

Mặt trời vui nắng mới
Mặt đất nở đầy hoa
Mùa xuân như biết nói
Hòa điệu tiếng chim ca

Em ơi! Em có thấy
Sáng hôm nay mùa xuân
Ngày tinh khôi bừng dậy
Khoe hương sắc trong ngần

Đất trời như tỉnh mộng
Hoa nắng rủ nhau về
Ngàn cỏ cây rung động
Giữa điệp trùng sơn khê

Cuộc sống và tình người
Không gian và thời gian
Nụ cười và hạt lệ
Vui buồn như giao hoan

Hoa vàng và mây trắng
Hoa tím và mây xanh
Trăm năm như suối lặng
Ngàn năm như trăng thanh

Xuân Thiền

Não phiền hay tịnh lạc
Vô thường hay chơn thường
Kiếp người, ai còn nhớ...
Một cõi hay mười phương?

Em ơi! Em có thấy
Sáng hôm nay mùa xuân
Ngày tinh khôi bừng dậy
Gọi hồn ta lâng lâng

Dòng đời trôi bất tận
Nẻo đạo cũng vô biên
Xuân thiền luôn tinh tấn
Kết chuỗi hạt thiêng liêng 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học20

1. Một mùa Thành Đạo nữa lại trở về với người con Phật. 
Mừng Đức Phật, có nghĩa là vui mừng đón ánh mặt trời 

chân lý xuất hiện, vui mừng đón nghe chánh pháp vi diệu được 
tuyên thuyết, vui mừng vì chúng sanh đã có con đường quay về.

Đức Phật thành đạo là một sự kiện vô cùng hy hữu trong lịch 
sử tư tưởng nhân loại, khẳng định khả năng tối thượng của con 
người là có thể chứng đắc an lạc giải thoát khổ đau. Khả năng 
này cũng giải phóng con người ra khỏi sự chi phối của thần 
quyền và vô minh tà kiến.2. Sự hy hữu của Đức Phật Thành Đạo là sự hy hữu độc nhất 

vô nhị, không trùng lập, không dễ có, có nghĩa là trên 
thế giới này chỉ có một người duy nhất đã giác ngộ, đã chứng 

nghiệm chân lý tối thượng, và 
đã mở bày con đường giác ngộ, 
đã tuyên thuyết diệu pháp rốt 
ráo, đã đưa chúng sanh ra khỏi 
biển sanh tử.

Con người hy hữu đó, ngay 
khi đạt được quả vị giác ngộ tối 
thượng, đã dõng dạc tuyên bố:

- Ta là Phật đã thành, tất cả 
chúng sanh là Phật sẽ thành.

Ánh sáng 
THÀNH ĐẠO

HT. THÍCH THIỆN ĐẠO



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 21

- Nếu cuộc đời không tối tăm đau khổ, thì ta đã không xuất 
hiện ở đời.

- Ta chỉ vì một đại sự nhân duyên mà thị hiện ở đời đó là: 
“Giới thiệu cho chúng sanh, chỉ rõ cho chúng sanh, giúp chúng 
sanh nhân chân được trí tuệ siêu việt, để rồi chúng sanh thể nhập 
vào trí tuệ siêu việt của chư Phật”.

(Khai-Thị-Ngộ- nhập Phật tri kiến).3. Khi đã thật sự hàng phục được ma quân, thong dong tự 
tại giữa màn đêm vô minh của kiếp nhân sinh, Đức Thế 

Tôn đã vô ngại dõng dạc tuyên bố: “Hỡi người làm nhà kia, Như 
Lai đã tìm được ngươi, chủ nhân của ngôi nhà sinh tử. Từ đây, 
người không còn làm nhà nữa. Tất cả rui mè, cột kèo, xiên trính, 
đòn dông đều đã gãy đổ, ngôi nhà vô minh từ nay không còn nữa. 
Như Lai đã tận diệt mọi vô minh phiền não, đã thoát ly vòng luân 
hồi sinh tử, đã chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề, từ nay về sau Như 
Lai không còn tái sanh vào ngôi nhà sanh tử nữa”.

Ta hãy lắng nghe người đương thời đã nhận xét ca tụng Đức 
Phật: “Ngài đã phá vỡ những gì bị bưng bít, đã dựng lại những gì 
đã bị xô ngã, đã đem ánh sáng đến những nơi bị che tối, và đã 
phục hồi lại những giá trị đã bị tước đoạt”.4. Ánh sáng soi đường – lời Đức Phật dạy:

- Hãy tự mình thắp đuốc lên mà đi.

- Chính ta là nơi nương tựa vững chắc nhất. Không ai khác, 
không nơi nào khác, có thể là nơi nương tựa.

- Hận thù không dập tắt được hận thù, chỉ có từ bi mới dập tắt 
được hận thù,

- Thắng ngàn quân chưa gọi là thắng, tự thắng mình mới là 
chiến công oanh liệt.

- Không có giai cấp trong nước mắt cùng mặn, trong dòng máu 
cùng đỏ.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học22

- Nước trong bốn biển chỉ có một vị, đó là vị mặn. Trong giáo 
pháp của ta chỉ có một vị, đó là vị giải thoát.

- Sóng to gió lớn không làm lay động tảng đá kiên cố. Cũng như 
thế, lời nói khen chê không làm dao động người đại trí.

- Mặt trời chiếu sáng ban ngày, mặt trăng chiếu sáng ban 
đêm, gươm giáo chiếu sáng dòng vua chúa, thiền định chiếu 
sáng kẻ tu hành, nhưng hào quang Đức Phật chiếu sáng khắp 
muôn phương.5. Ánh sáng chánh pháp đã soi sáng, đã chỉ đường, chúng ta 

hãy dừng lại, đừng rong ruổi tìm cầu nữa. Của báu thật sự 
không ở ngoài mà ở ngay trong ngôi nhà tâm thức của chúng ta.

- Đã đến lúc chúng ta phải trở về lại chính mình, phải nhận 
diện rõ con người thật của chúng ta. Dù có trôi lăn trăm sông 
ngàn biển, chìm nổi vạn nẻo luân hồi, chúng ta vẫn có thể vượt 
qua, có thể quay về bến giác, nếu chúng ta thật sự biết hồi đầu.

- Đã đến lúc chúng ta phải mạnh dạn dang tay đập vỡ cơ đồ 
sanh tử, phải phá vỡ bức tường thành kiên cố đã giam hãm chúng 
ta trong một bản ngã tệ hại, trong lớp vỏ vô minh ngã chấp.

- Đã đến lúc chúng ta phải mở toang cánh cửa tâm hồn để đón 
nhận ánh sáng bình minh ấm áp trong lành, ngõ hầu biết thưởng 
thức vẻ đẹp hồn nhiên của bầu trời tâm thức lung linh, để đón 
nhận từng làn sóng tin yêu hy vọng từ nguồn tâm mầu nhiệm.

- Đã đến lúc, Ánh sáng giác ngộ mà Đức Thế Tôn đã ân cần 
đem đến cho nhân loại, đã ân cần trao gởi cho hành tinh thân 
yêu này, phải được trân trọng, vận dụng một cách hiệu quả trên 
tinh thần từ bi, trí tuệ, thương yêu hóa giải.

Nguyện cầu bóng tối tiêu tan, tình thương thể hiện.

Nguyện cầu ánh sáng chánh pháp phá tan màn đêm vô minh 
đang bao phủ nhân loại, đưa nhân loại trở về con đường giác ngộ 
hòa bình an lạc. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 23

Trong thời đại kết nối ảo nhiều hơn thật, anh nghĩ tình 
yêu sẽ thay đổi ra sao so với ngày xưa lúc người ta kết nối 
với nhau bằng cách gặp gỡ và thư từ? 

Thay đổi nhiều chớ. Thay đổi đến chóng mặt! Hồi xưa hả? 
Còn có “phúc hôn” là hai trẻ yêu nhau từ trong bụng mẹ. Hai 
bạn bầu hẹn nhau, hai đứa là trai với gái thì sau này thành vợ 
chồng nhe. Rồi trao lễ vật làm tin. 

Rồi tới thời phải có mai mối: “Em tuy mới mười lăm, mà đã 
lắm người thăm, nhờ mối mai đưa tiếng…” (NNP). 

Nhiều đôi vợ chồng không hề biết mặt nhau, đến ngày cưới 
còn có khăn che mặt, vậy mà họ ở với nhau tới đầu bạc răng 
long, con cháu đầy đàn. Thư từ ư? Con gái có thời không cho 
học chữ, sợ nó viết thư cho trai. Cái thời đó lạ lắm, ca dao có câu 

TRÒ CHUYỆN VỚI 
BÁC SĨ ĐỖ HỒNG NGỌC 

VỀ TÌNH YÊU VÀ CUỘC SỐNG
MINH LÊ (NT) 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học24

“Trăm năm trăm tuổi may 
rủi một chồng, dù ai thêu 
phụng vẽ rồng mặc ai”… 
Còn thời không xa đây 
lắm, yêu nhau đâu có dám 
nói. Cho nên “…Bài thơ 
còn hoài trong vở/ giữa giờ 
chơi mang đến lại mang 
về!” (ĐTQ)… 

Nghe những chuyện 
tình xưa như vầy, các bạn 

trẻ sẽ cười bể bụng! Một bức thư tình qua email có thể gởi cho nhiều 
người cùng lúc… Tỏ tình thì xếp hoa thành hình trái tim trong sân 
trường… cho máy bay phất phới “I love you” trong gió, quỳ gối nâng 
hộp kim cương… Nồng cháy lắm, mà lạ, tan vỡ rất nhanh. 

Người ta còn yêu nhau xuyên đại dương, qua chat, qua máy 
tính, qua smartphone… Không biết sau này còn có những kiểu 
tình yêu gì khác nữa, với thời Robot, AI... Những mối tình giữa 
người với robot, giữa robot với robot. Con cái không phải lo. 
Tinh trùng và trứng có bán đầy ở… siêu thị!

Không đâu! Tôi tin đến một lúc, người ta quay lại thời xa xưa 
thôi. Tình yêu linh thiêng lắm. “Con tinh yêu thương vô tình chợt 
gọi/ lại thấy trong ta hiện bóng… con người” (TCS). 

Trên thực tế, hiện vẫn thấy những cuộc tình, những cuộc hôn 
nhân tốt đẹp nhờ internet, kết nối, giúp tìm hiểu nhau, tâm đầu 
ý hợp, lại tìm thấy nhau như hẹn nhau từ muôn kiếp trước vậy! 
Cứ yên tâm.

Theo anh, câu “Tình chỉ đẹp những khi còn dang dở” 
có đúng không?

Không đâu. Không ai mong cho tình dang dở để nó “đẹp mãi” 
đó đâu! Mấy nhà thơ thất tình bày đặt để tự an ủi đó thôi.

BS Đỗ Hồng Ngọc



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 25

 “Tình chỉ đẹp những khi còn dang dở/ Đời mất vui khi đã vẹn 
câu thề”… là chuyện riêng của Hồ Dzếnh thôi, không phải của 
tất cả mọi người.

Anh có cho rằng phải có thử thách thì tình yêu mới trở 
nên sâu sắc không?

“Thử thách” là sao không hiểu? Có phải là làm cho tan vỡ, 
cho lìa xa, để hạnh phúc hơn khi tái hợp? Hạnh phúc và khổ đau 
có thể là một? “Tình yêu đến tình yêu đi ai biết? Trong gặp gỡ đã 
có mầm ly biệt?...” (Xuân Diệu) để “Rồi bị thương người ta giữ 
gươm đao/ Không muốn chữa không chịu lành thú độc?” (XD). Có 
người thích như thế, họ nuôi vết thương, khoét cho nó sâu thêm 
để tìm “thú độc”, “thú đau thương” nhưng hình như nguời trẻ 
bây giờ thường tìm cách “chữa lành” đó thôi!

Có khi nào anh thử so sánh chức năng của trái tim của 
cơ thể và trái tim trong tình yêu không?

Ai lại đi so sánh chuyện như vậy? Trong tình yêu, trái tim của 
cơ thể đã hoàn toàn đổi khác. Nó loạn nhịp. Nó mềm nhũn. Nó 
thổn thức. Nó đau đáu… Và nó có lý trí riêng của nó. Nhớ phải 
lắng nghe và tôn trọng nó. 

Anh có tin vào duyên phận không?
Có. Tôi tin duyên phận. Không duyên không phận sao nó đưa 

đẩy cho kết nối “đúng khớp” như vậy được? Nhưng cái gì làm ra 
duyên đó? Có cái phận, tức là cái nghiệp chăng? 

Nghiệp, là kinh nghiệm được tích lũy và tồn tại trong nhiều đời 
sống. Không có thời gian, không có ký ức thì lấy đâu cho nghiệp 
vận hành, tạo tác, lưu trữ, lưu xuất, dị thục, nhân quả? (Tuệ Sỹ).

Câu hỏi đặt ra là có thực không có nhiều đời sống? Một đời 
trước và đời sau - những đời sau - để cho ký ức gợi lại, dị thục, 
nhân quả. Bằng chứng đâu? Nhưng hỏi tôi tin không? Tôi tin. Tại 
sao tin? Không biết! Phải chăng, thỉnh thoảng ta gặp một người 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học26

nào đó thấy như đã từng hẹn nhau từ muôn kiếp trước, hay một 
nơi chốn nào đó thấy như về mái nhà xưa?

 Làm sao để giữ được sự dịu dàng trong tình yêu, khi 
xã hội ngày càng khắc nghiệt?

Đâu có mắc mớ gì đến “xã hội” ngày càng khắc nghiệt ở đây? 
Khắc nghiệt là chuyện bên ngoài, dịu dàng là chuyện bên trong. 
Đóng kịch “dịu dàng” cho vừa lòng xã hội ư? Trước sau gì cũng 
lộ tẩy, tan vỡ! Cứ tự nhiên. Nó vậy là nó vậy. Con gà mà bắt chước 
thiên nga, nhảy xuống hồ bơi thì biết!

 “Càng trưởng thành càng khó yêu”. Đúng không? Anh 
nghĩ trưởng thành có làm mất đi sự ngây thơ cần thiết 
cho tình yêu không?

Ai nói “ngây thơ” cần thiết cho tình yêu? Ý là càng ngây thơ 
càng dễ bị dụ, dễ bị sụp bẫy phải không? Vậy thì tội nghiệp cho 
cái gọi là tình yêu quá! Tôi thấy nhờ trưởng thành mà tình yêu 
mới chín muồi, mới “rụng” cái rụp chớ. Yêu nhau đâu phải nhờ 
vào sự ngây thơ, ngu dốt, bị lường gạt, lừa đảo…? Ồ, nhưng mà, 
ngày nay người ta giả bộ ngây thơ nhiều lắm thì phải? Bẫy giăng 
ra, bẫy sụp thì ai cũng… mừng!

Với anh, tình yêu và lòng từ bi có khác nhau không?
Khác xa chứ! Từ là Thương, Bi là giúp làm giảm khổ. “Tứ vô 

lượng tâm: Từ bi hỷ xả” là rất quan trọng trong đời sống hàng 
ngày. Ở đây chắc muốn hỏi về “yêu em lòng chợt từ bi bất ngờ” 
(TCS) phải không? Vậy là yêu vì thương hại, vì thấy tội nghiệp. 
Tình yêu chân chính chắc phải đòi hỏi sự tôn trọng và bình đẳng, 
không phân biệt. 

Theo anh nên làm sao để “yêu” mà không hóa thành 
“ràng buộc”?

Là tại lòng tham. Tại muốn “ràng buộc”! Vì thế, Từ Bi phải 
luôn đi với Trí Tuệ. Người xưa khuyên “tương kính như tân”… 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 27

lúc nào cũng như “tình đầu”. Mà, nếu không được như tình đầu 
thì… như tình cuối cũng tốt.

Anh nghĩ tình yêu có thể cứu rỗi một người đang mất 
niềm tin vào cuộc sống không?

Có. Chắc chắn có. Đó là thứ tình yêu chân thật. Khi người ta 
mất niềm tin về cuộc sống thì tình yêu chân thật sẽ “cứu rỗi” 
được ta.

Nhìn lại thế giới hôm nay, anh thấy căn bệnh tinh thần 
lớn nhất của con người hiện đại là gì?

Là Tham, Sân, Si. Vì lòng tham thì không đáy. Lòng sân (giận) 
thì “nộ khí xung thiên”, và lòng Si vì không “thấy biết” (tri kiến) 
đúng. Không thấy biết cái Không, cái duyên sinh, cái nhân quả, 
cái thiện cái ác…! Hồi xưa, có một ông vua hùng mạnh dặn hầu 
cận mổi sáng nhắc ông: Nhà vua cũng chỉ là người! 

Anh nghĩ sao về nỗi cô đơn thời kỹ thuật số, khi một 
người có thể nói chuyện với hàng trăm người mà vẫn thấy 
cô đơn?

Cho nên người ta chỉ cần có một người để “nhìn nhau không 
nói” là đủ hạnh phúc lắm rồi!

Nếu có một “toa thuốc” cho xã hội hôm nay, anh sẽ kê 
những gì?

Quay về nương tựa chính mình và thực hành Giới, Định, Huệ, 
sẽ nhìn ra vũ trụ mênh mông không ngằn mé kia là chính cơ thể 
mình. Nối các mao mạch của cơ thể, dài đủ 2 vòng trái đất. Mỗi 
ngày tim đập đủ nâng một sức nặng bằng đầu máy xe lửa… 

Nhiều người trẻ đang hoang mang vì thế giới quá nhiều 
biến động. Theo anh, “bình an nội tâm” bắt đầu từ đâu?

Không từ bên ngoài mà từ bên trong. Thế giới phải luôn luôn 
“đầy biến động” như vậy mới là… thế giới. Biến động cũng như 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học28

sóng biển thôi, có khi sóng lăn tăn, có khi ầm ào đập vào bờ đá, 
tung toé khắp nơi, có khi sóng thần, có khi bão tố… Sóng ít khi 
yên tĩnh. Nó luôn xao động, bởi có gió, bờ cát, vách đá, bê tông 
chắn sóng... Nhưng dù thế nào thì nó vẫn là nước. Nếu nó biết 
nó vốn là nước, thì nó “bình an”. 

“Em hồn nhiên rồi em sẽ bình minh” (TCS) nhớ không? 
Bát chánh đạo là phương pháp tốt nhất để mình được bình an 
như thế! Chánh kiến/chánh tư duy/chánh ngữ/chánh nghiệp/
chánh mạng/chánh tinh tấn/ chánh niệm/ chánh định. Nghe 
lùng bùng lỗ tai, thiệt ra nó chỉ là Tam học: Giới, Định, Huệ, 
để trừ Tam độc là Tham, Sân, Si đó thôi. Nhờ giới, ta bớt tham, 
nhờ định ta bớt sân (giận) và nhờ huệ (tuệ) ta bớt si. Bớt thôi 
nhe. Bớt là quý rồi. 

Anh có nghĩ rằng con người đang sống quá nhanh nên 
không còn kịp lắng nghe chính mình không?

Đúng là “quá nhanh quá nguy hiểm”! Nhưng con người vốn 
“tự do” mà. Do mình muốn chậm thì chậm, muốn nhanh thì 
nhanh đó thôi. Đừng đổ thừa. Nếu biết sống “thiểu dục tri túc” 
(biết đủ, ít ham muốn), biết “nguỵệt lai môn hạ nhàn” (trăng 
treo cửa sau là Nhàn) thì còn kiếm đâu xa. Ta sẽ có nhiều thì giờ 
hơn để lắng nghe chính mình thôi. 

 Khi thế giới còn không ít bạo lực và điều ác, niềm tin 
vào cái thiện còn chỗ đứng không?

Thiện thắng ác, chánh thắng tà. Ngàn đời nó vậy. Nhân quả 
nó vậy. Nhưng từ nhân đến quả, phải có cái gì đó gọi là “duyên” 
xúc tác phải không? Cẩn thận với duyên. Cây quýt ở Giang Nam 
thì có trái ngọt, đem qua Giang Bắc thì sinh trái chua, đó là do 
thổ ngơi, do cách chăm sóc, tưới bón…

Trong y học và đời sống, anh đã nói về “sống chậm”. 
Với nhịp sống ngày càng nhanh như hiện nay, liệu sống 
chậm có còn phù hợp không?



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 29

Tùy mục đích sống của mỗi người. Như một hoàng tử ngày 
xưa được vị thần cho cuộn chỉ thời gian, chàng kéo thật nhanh 
để mau được làm vua, xây tam cung lục viện, đánh Nam dẹp 
Bắc, khi nhìn lại, giật mình, cuộn chỉ sắp hết, chàng vội cuốn 
ngược lại mà không sao được nữa! Nó vậy đó. Tuỳ mục đích 
sống mỗi người. 

Gần đây, thấy có mấy du khách ở Âu Châu về Việt Nam chơi, 
chỉ thích đi xe lửa chạy chậm như rùa của mình, khoái trá lắm vì 
có dịp thấy phong cảnh hai bên, thấy sinh hoạt của con người… 
Nói chung, họ thưởng thức sự nhẩn nha hiếm thấy ở xứ sở họ. 
Tôi cũng có dịp đi xe lửa “đầu đạn” ở Nhật, xe vèo vèo không 
thấy được phong cảnh hai bên coi nó thế nào nữa! Tóm lại, tuỳ 
mục đích đời sống của mọi người thôi nhe. 

Theo anh, ý nghĩa cuộc sống của con người nằm ở đâu?
Tôi nghĩ, ở chỗ tìm kiếm hạnh phúc. Hạnh phúc có đó rồi mất 

đó, lại hùng hục chạy đi tìm kiếm cái khác. Sau cùng thì thấy hóa 
ra hạnh phúc ở ngay đây, ở sát na này. Thì ra tất cả là chân Không, 
tất cả là Diệu hữu. Chân Không mà diệu hữu. Diệu hữu mà chân 
Không. Thật thú vị. Ai thấy biết vậy thì đã an lạc, ở đây và bây giờ. 
Biết tri Túc, biết tri Nhàn, đó là cái “tri kiến” của Phật đã “khai 
thị” cho chúng sanh để “ngộ nhập” từ Kinh Pháp Hoa, ngay dưới 
chân núi Linh Thứu… hơn hai ngàn năm trước. Tiếc thay, có đến 
mấy ngàn người đã lẳng lặng bỏ đi, không thèm nghe!

Nhưng chuyện không dừng ở đó. Ý nghĩa cuộc sống có lẽ phải 
bắt đấu từ câu hỏi: Ta là ai? Ta từ đâu đến? Và sẽ đi về đâu? 

Cho nên ý nghĩa cốt lõi của con người cũng như mọi sinh vật 
là sự tồn tại cá nhân và duy trì loài giống. Để tồn tại, con người 
phải thích nghi được với môi trường. Người Eskimo sống khác 
với người nhiệt đới xích đạo. Người Tây Tạng khó mà trường 
chay được. Và phải có nhiệm vụ “truyền giống” bằng cách nào 
đó để duy trì giống loài. Tại sao thì không biết. Không chỉ con 
người mà con giun cái kiến cũng phải vậy. Hình như nó có một 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học30

thiết kế vĩ đại, tuy có thể không có nhà thiết kế như nhà bác học 
Hawking đã nhận định. 

Với một người trẻ chưa có gì trong tay, anh sẽ nói gì để 
giúp bạn ấy tin vào tương lai?

Nếu hỏi hồi tôi còn trẻ, “chưa có gì trong tay”, thì tôi “nói 
với tôi” điều gì còn có thể trả lời được. Thời đại ngày nay, thì tôi 
chịu! Người trẻ bây giờ không ít bạn mơ thành tỷ phú một đêm, 
đi dạo trong vũ trụ với các phi thuyền giữa các hành tinh, hẹn với 
người yêu cách xa ngàn năm ánh sáng chỉ cần cái nhấp chuột… Dĩ 
nhiên, bên cạnh đó là nhưng người trẻ sống một cách khác, tìm 
kiếm an lạc, hạnh phúc một cách khác cho mình và cho người.

Thời tôi, khi mới lớn, tôi đọc Tương lai trong tay ta, Bảy bước 
đến thành công, Rèn nghị lực để lập thân, Gương danh nhân, Gương 
kiên nhẫn… nhất là cuốn Tự học để thành công, v.v… của Nguyễn 
Hiến Lê. Rồi đọc Đông châu liệt quốc, Tam quốc, Thủy Hử, Liêu 
trai chí dị... Sử ký Tư Mã Thiên, Kinh Dịch, và đọc các nhà hiền 
triết Đông Tây… và Phật học. Tôi nhớ mình rất mê đọc sách, chăm 
chỉ học… Sau này, tôi cũng bắt đầu viết cho đàn em: Ăn vóc học 
hay, Khi người ta lớn, Nếp sống An lạc, Thiền và Sức khỏe… nhưng 
hình như thế hệ này cũng đã qua rồi. Bây giờ, các bạn trẻ có lối 
sống hiện đại. Nhiều bạn mất rất nhiều thì giờ chơi games, sống 
với internet, với AI và robot, phi thuyền, du hành vũ trụ, v.v… 

Tương lai nằm trong lối sống hiện tại của ta. Có hai yếu 
tố, chánh báo và y báo. Chánh báo là bản thân ta, có thể do 
di truyền, và y báo là môi trường sống. Có nhiều bạn trẻ nhờ 
chuyển đổi môi trường mà thành đạt. Thầy Mạnh Tử nhớ không? 
Phải ba lần nhờ bà mẹ dời nhà mới có cơ hội học hành mà trở 
thành một bậc thánh…

Anh thấy văn hóa Việt ngày nay đang cần điều gì nhất?
Cần “văn hóa” nhất! Mà văn hóa thì từ lối sống xã hội và 

lối giáo dục. Một nền giáo dục khai phóng, nhân bản là rất cần 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 31

thiết. Theo tôi, có lẽ nên cho học sinh cấp một học lại một số 
bài trong Quốc văn Giáo khoa thư ngày xưa. Những chuyện kể thì 
nhớ dai lắm. Không phải lên giọng dạy đời, đao to búa lớn gì cả!…  
Nếu trong sách giáo khoa ngày nay không còn có những bài học 
đơn giản mà sâu lắng này, thì thầy cô giáo có thể kể cho học trò 
mình nghe. Nó sẽ nhớ suốt đời đó…, như một truyện ngắn của Sơn 
Nam, “Tình nghĩa giáo khoa thư”, bây giờ đọc lại vẫn thấy rưng rưng. 

Người làm thầy không phải là người bán kiến thức nữa rồi! 
Kiến thức đầy trên mạng. Chưa kể ngày nay còn có AI. Thầy chỉ 
cần là người truyền cảm xúc, học trò sẽ tự mình “khai mở” cho 
mình về dài về lâu… Chừng mươi bài là đủ nên người: Thương 
người như thể thương thân. Không nên hành hạ loài vật. Không 
nên phá tổ chim. Chuyện quả dứa. Không tham của người. Không 
vì tiền mà làm điều phi nghĩa. Con hổ và con chuột nhắt. Cái thú 
nhà quê và cái thú kẻ chợ. Kẻ ở người đi. Chuyện anh em nhà họ 
Điền. Con chó và miếng thịt… (Quốc văn giáo khoa thư).

Làm sao để có thể yêu mà không đòi hỏi, khi mỗi cá 
nhân phải đáp ứng những yêu cầu ngày càng cao hơn từ 
xã hội và gia đình?

Nhu cầu đòi hỏi đó có chính đáng không? Khi người ta đã 
thực sự yêu nhau, thì người ta đâu cần để ý gì đến đòi hỏi của xã 
hội và gia đình. Người ta có thể chủ động vượt qua mà! “Mấy núi 
cũng trèo, mấy sông cũng lội, mấy đèo cũng qua” đó thôi.

Tuổi già với anh là một mùa thu an tĩnh, hay là một 
mùa chuẩn bị gieo hạt mới?

Cả hai. Tôi nghĩ vậy! Trong Phật học, có giới thiệu vị Phật 
tượng trưng cho tuổi già đó là Phật Asucbệ (Akshobhya), còn gọi 
là Phật Bất động, Phật Vô sân, sống ở xứ “Diệu Hỷ”! Ngài là một 
trong năm vị Phật ở Kim cương giới, tượng trưng cho Đại viên 
Cảnh Trí. Thấy chưa? Một người già, lòng thanh thản, không còn 
tham muốn gì nữa, không còn sân hận gì nữa, thường… nằm 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học32

một chỗ (bất động), lúc nào cũng an nhàn, nhìn đâu cũng thấy 
mọi thứ đều kỳ diệu (xứ Diệu Hỷ). 

Còn nói là mùa gieo hạt mới vì không biết cánh cửa của sự 
chết mở ra trước mắt sẽ cho ta thấy khung trời nào ở bên kia. 
Chính vì thế, ngay ở đây và bây giờ ta đã có thể gieo những hạt 
thiện lành!

Anh từng viết đại ý “già mà không vui là lỗi tại mình”. 
Vậy “vui” có phải là một kỹ năng cần rèn luyện không?

Nó không phải một kỹ năng để “rèn”. Kỹ năng là giả tạo. Nó 
phải đến từ bên trong. Già có cái vui của già. Chiếc lá thu vàng 
chắc phải có niềm vui gì đó để rụng chớ, phải không? 

Trong kinh Phật cũng có giới thiệu một vị Phật tên là “Bất 
không thành tựu” (Amoghasiddhi), nghĩa là vị Phật không có 
gì mà không thành tựu, không có gì mà không đạt kết quả tốt 
đẹp. Nhờ gì? Nhờ biết sử dụng ngũ quan (mắt, tai, mũi, lưỡi, xúc 
giác) biến thành “Thành sở tác Trí”. Nghĩa là mắt, tai, mũi, lưỡi 
gì cũng đã thấu triệt được cái thấy biết “chân không diệu hữu”, 
thấy đúng như “nó là” (vô thường, khổ, vô ngã, bất tịnh cũng vốn 
là Thường Lạc Ngã Tịnh đó thôi!). 

Khi về già, mọi thứ sẽ đều đổi khác… cho nên không muốn 
vui cũng vui, cũng tức cười một mình! 

“Bên trời xanh mãi/ Những nụ mầm mới/ Để lại trong cõi 
thiên thu/ Hình dáng nụ cười” (TCS) 

Anh có sợ chết không?
Sợ chớ sao không! Nhưng tại sao lại sợ? 

Krishnamurti nói ai cũng chết, tại sao phải sợ chết! Rồi ông 
trả lời: Sợ là tại vì không biết nên sợ, vì chưa có kinh nghiệm, 
chưa có trải nghiệm, nên sợ. (Nói khác đi, nếu đã chết rồi thì hết 
sợ!). Krishnamurti c ũng nói người ta thực sự không phải sợ cái 
chết mà sợ mất đi cái sống!



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 33

Trong Thiền định sâu (Phổ Hiền tam muội), hay trong Diệt thọ 
tưởng định thì ta sẽ có dịp “trải nghiệm”. Ta sẽ thấy biết vô tướng, 
“Không còn ta còn người còn chúng sanh còn thọ giả” gì nữa! (Kinh 
Kim Cang)! “Thọ tưởng” đã không còn, thì “hành thức” cũng dứt. 
Dĩ nhiên, một khoảnh khắc sát-na cũng đã là vĩnh cửu. 

Tuệ Sỹ viết: Thời kinh nói “Thời gian đến, chúng sinh chín 
muồi; thời gian đi, chúng sinh bị hối thúc. Thời gian thức tỉnh 
chúng sinh…”. Đây là tri giác về thời gian theo chu kỳ sống chết 
của sinh loại. Tri giác về thời gian cũng là tri giác về sự chết. 
Thời gian được biết đến từ tri giác về sự sinh thành và hủy diệt 
của một đời người (Tổng quan về Nghiệp).

Đạt Lai Lạt Ma thì nói chết như cánh cửa mở ra một khung 
trời mới. Không biết mới sợ. Biết thì chờ đợi cái mới đó. Mỗi 
ngày, các hành giả Mật thừa trải nghiệm quá trình sự chết trong 
sự quán tưởng. Điều ấy, giống 
như trải qua cái chết về mặt 
tâm thức. Vì quen thuộc với 
nó, họ hoàn toàn sẵn sàng khi 
thực sự gặp gỡ cái chết. Do 
thường thực tập tiến trình 
chết trong khi thiền định, một 
thiền giả có thể sử dụng lúc 
chết của mình để đạt những 
chứng ngộ lớn lao.

Về y học: Mỗi giây có hàng 
trăm triệu tế bào hồng cầu già 
tự huỷ diệt và có hằng trăm 
triệu tế bào hồng cầu mới trẻ 
khỏe thay thế, các chất liệu sẽ 
được sử dụng lại để “tái chế” 
tập trung lưu giữ ở lá lách còn 
gọi là “nghĩa địa hồng cầu”, 
chớ không bị mất đi.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học34

Anh thấy điều gì là quan trọng nhất để một người luôn 
giữ được khỏe mạnh? Có phải mỗi người đều có sẵn thứ 
thuốc trong chính mình?

Điều quan trọng là bệnh nhân phải tự ý thức về điều đó. Các 
thứ thuốc không ở đâu xa: Trong hơi thở là một, trong thức ăn 
là hai. Biết thở đúng cách, biết đưa hơi xuống huyệt đan điền 
(ruộng thuốc) ở dưới rún là đã có một thứ thuốc quý. Trong 
kiếm hiệp, ta thấy các vị hiệp khách một khi bị thương tích, thì 
vội trốn vào một hang động dưỡng thương, ngồi xếp bằng hít thở 
“điều tức” (thở bụng) chờ ít lâu sau ra đánh tiếp vì đã phục hồi 
công lực rất nhanh chóng. Nhờ gì? Nhờ biết thở bụng để đưa hơi 
xuống huyệt đan điền. 

Sau hơi thở là thức ăn. Bởi thức ăn sẽ hợp với hơi thở tạo ra 
năng lượng. Nhưng “trăm thứ bệnh đi qua đường miệng”. Ăn 
không đúng chất và lượng, thì lại dễ bị béo phì, huyết áp, tiểu 
đường v.v… Các thứ “thuốc” đều có quanh ta, trong thức ăn, 
trong nước uống. 

Có một câu châm ngôn trong ngành y: “Chỉ có người bệnh 
chớ không có bệnh”, ý nói rằng tuy bệnh cùng do một nguyên 
nhân gây ra mà mỗi người sẽ “bệnh” một cách khác nhau, không 
ai giống ai. Bệnh lao chẳng hạn, do vi trùng Koch gây ra, nhưng 
mỗi người sẽ “lao” một cách khác. Vì thế mà có người dễ chữa, 
có người chữa khó hơn, có người thậm chí chữa không khỏi.

Với các bệnh mạn tính không lây cũng vậy, bệnh tăng huyết 
áp, tiểu đường… chẳng hạn, có thể nói bệnh chỉ có một, mà 
người bệnh thì ít nhất có hai: Một người thì tìm đủ mọi cách 
tiêu diệt bệnh, nghĩ rằng phải diệt hết bệnh thì mới có sức khỏe, 
nhưng vì là bệnh mạn tính, kinh niên, nên đành phải khổ đau, 
thất vọng dài dài, lệ thuộc vào thầy vào thuốc; trong khi người 
kia thì tìm cách “tuỳ thuận chúng sanh” với bệnh, chấp nhận 
nó, kiểm soát nó, sống chung hòa bình với nó, để “hai bên cùng 
có lợi”, quan tâm tới chất lượng cuộc sống của chính mình, 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 35

chủ động thay đổi hành vi, lối sống để nâng cao sức khỏe của 
mình, hợp tác tốt với thầy thuốc, bệnh hoạn nhờ đó mà cũng “dễ 
thương” hơn. Nhà văn Mai Thảo có bài thơ Dỗ bệnh rất hay:

(…) Bệnh ở trong người thành bệnh bạn/ Bệnh ở lâu dài thành 
bệnh thân/ Gối tay lên bệnh nằm thanh thản/ Thành một đôi ta 
rất đá vàng.

Người thầy thuốc ngày nay không chỉ quan tâm đến bệnh mà 
còn phải quan tâm đến chất lượng cuộc sống của người bệnh để 
cuộc sống họ có ý nghĩa, có hạnh phúc ở một mức độ cao nhất 
có thể được là vậy.

“Chất lượng cuộc sống” đặt trọng tâm trên cảm nhận chủ 
quan của người bệnh, chớ không phải dựa vào “cảm nhận” của 
thầy thuốc và sự “mách bảo” của máy móc xét nghiệm!

Cơ thể con người có thể tự sinh các thứ Hormones hạnh 
phúc: Dopamin, Seretonin, Endorphines, Oxytocine là do cách 
sống của ta.

 Anh học được gì từ các bệnh nhân của anh?
Học được nhiều chớ! Bác sĩ có thể biết được phần nào “bệnh” 

của người bệnh qua triệu chứng, qua bệnh sử, qua xét nghiệm 
này nọ, nhưng chính người bệnh mới biết “sức khỏe” của họ. Bởi 
sức khỏe, như định nghĩa là một tình trạng hoàn toàn sảng khoái 
về thể chất, tâm thần và xã hội chớ không phải chỉ là không 
có bệnh tật. Mà sự “sảng khoái” của họ, thì làm sao bác sĩ biết 
được? Còn về chuyện mối tương giao, tương tác trong gia đình, 
xã hội và cả đời sống của họ, thì càng không thể biết. Thậm chí, 
nhiều khi bác sĩ vô tình mà thành hù dọa bệnh nhân, làm họ suy 
sụp, lo lắng và sợ hãi, thậm chí từ đó mà lệ thuộc vào thầy, vào 
thuốc. Do đó, mối quan hệ thầy thuốc - bệnh nhân phải được dạy 
rất kỹ ở trường y về Y đức, chẳng hạn như: 1. Trước hết, không 
gây hại (primum non nocere); 2. Tôn trọng sự tự chủ của người 
bệnh; 3. Không kỳ thị, phân biệt đối xử, v.v… 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học36

Con người có thể đạt được sự bình an trong tâm hồn 
dù vẫn còn nhiều đam mê không?

Vấn đề là “đam mê” cái gì? Đam mê, khao khát, muốn gồm 
thâu lục quốc, nhất thống giang hồ, muôn năm trường trị, trường 
sanh bất tử… thì dù xây bao nhiêu cái vạn lý trường thành cũng 
công cốc. Phật khuyên “Chư ác mạc tác, chúng thiện phụng 
hành, tự tịnh kỳ ý” là đủ. Việc ác không làm. Việc thiện thì làm. 
Tự mình làm cho tâm ý mình an tịnh. Lúc đó, ta nhìn thấy các 
pháp là vô thường, khổ, không, vô ngã, duyên sinh, thực tướng 
vô tướng thì thoát.

 “Buông bỏ” là cụm từ gần đây được nói đến khá nhiều. 
Theo anh, “buông bỏ” là gì? Có khác gì với “vô cảm” không?

“Buông bỏ” là Xả, là không còn dính mắc. Hai ông Tỳ kheo trên 
đường về chùa, vừa đến bờ sông thì thấy một cô gái sắp chết đuối. 
Một ông lao xuống nước cứu cô gái, cõng cô vào bờ. Trên đường về, 
vị tỳ kheo thứ hai cằn nhằn trách móc mãi chuyện Tỳ kheo mà dám 
phạm giới. Vị tu sĩ trẻ trả lời đệ đã đặt cô ấy xuống lâu rồi sao sư 
huynh vẫn cứ còn cõng cô ấy đến tận cổng chùa vậy hử?

“Buông bỏ” không vô cảm. Trái lại, còn quả cảm, đa cảm 
nữa! Có thể nói Buông xả… chỉ là không bị dính mắc, trói buộc, 
mà đã từ bỏ tham ái, chấp thủ. Buông xả là một trong “Tứ vô 
lượng tâm” (Từ, bi, hỷ, xả). Buông xả không phải là từ bỏ mọi 
thứ, trốn tránh trách nhiệm, mà là để tâm trí được trở nên tự do 
và thanh thản. Nhờ đó mà sáng suốt, tỉnh thức hơn.

Có khi nào anh mất niềm tin vào con người không? 
Nếu có, anh đã làm gì để tìm lại nó?

Không có niềm tin vào con người, thì còn biết tin ai? Đã làm 
gì ư? Im lặng. Rồi ngẫm lại mình.

Vậy bài học khó nhất trong yêu thương là gì?
Nhiều gia đình kêu là rất thương yêu nhau mà thường cắn 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 37

đắng, phiền trách, ghét bỏ, thậm chí… oán hận nhau? Bài học 
khó nhất trong yêu thương là gì ư? Chính là Từ, Bi, Hỷ, Xả. Hãy 
lấy một thí dụ:

Khi một bà mẹ mang thai đứa con trong lòng, một tình 
thương vô bờ bến đã tràn vào tâm hồn bà, một tình thương vô 
điều kiện, sẵn sàng chấp nhận, hy sinh, để bảo vệ đứa con, sẵn 
sàng làm mọi thứ tốt lành cho đứa con, mỉm cười với nó, nhẹ 
nhàng với nó, hãnh diện vì nó... Có phải là Từ không?

Rồi khi con bi bô, chạy nhảy chơi đùa, u đầu sứt trán, tróc vảy 
trầy da, cha mẹ nào cũng đau cái đau của con, đau còn hơn con, 
muốn đau thay cho con mà không được, quan tâm, chăm sóc, 
làm giảm đau,… Có phải là Bi không?

Rồi con lớn lên, đi học, lớp này lớp khác, đạt thành tích này 
thành tích khác, mẹ nào chẳng hân hoan sung sướng nhìn con, 
chia sẻ cùng con nỗi mừng vui, không hề có chút lòng ganh tị! 
Vui cái vui của con như của chính mình. Có phải là Hỷ không?

Rồi khi con lớn khôn, ra trường, có sự nghiệp, người làm cha mẹ 
nào cũng cảm nhận đựơc sự bình an, hạnh phúc, đã làm hết những 
gì cần làm cho con với tấm lòng rộng mở. Có phải là Xả không?

Nếu có thể gởi cho người trẻ một lời khuyên, anh sẽ 
nói gì?

Hãy quay về “nương tựa chính mình” và thực hành Giới, Định, 
Huệ. Hãy bắt đầu từ 5 giới: Không sát sanh, Không trộm cắp, 
Không nói dối, Không tà dâm và Không nghiện ngập. Chừng đó, 
giữ được là đã có cuộc sống an lành, hạnh phúc. Làm nền móng 
cho cuộc sống An vui cho mình và cho người, cho xã hội vậy. 

Saigon, 22.11.2025



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học38

  Xuân trong 
	 	  cửa Thiền

THÍCH QUẢNG MINH

Về chùa lễ Phật du xuân
Đắm mình sửa pháp thấm nhuần lời kinh
Quán chiếu thấu tỏ lòng mình
Mới hay xuân đến thật tình xuân đi

Đến đi trong nghĩa vô vi
Khứ lai tự tại xuân thì tiêu dao
Lòng ta sáng tỏ trăng sao
Ý xuân hiển hiện khi nào ô hay! 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 39

	 Nghĩ về Năm mới, 
	 ngày mới…

VU GIA

Không nên sống kiểu hư tình giả ý, mà nên nhận 
biết được bản tính của mình, thuận theo bản tính của 
mình mà làm, không nên chấp tướng, vô câu vô thúc, 
vô ngã vô tướng. Trọng điểm của công đức chính là 
tâm niệm thư sướng, chứ không phải cố chấp.

Theo quan niệm 
nhà Phật, thời 
thời đều tốt, 

ngày ngày đều ngày tốt, 
người người đều người tốt, 
mọi việc đều việc lành… thì 
ta nghĩ tới cái không vui 
làm gì cho nặng lòng. Có số 
chuyện xảy ra thường ngày, 
hiện ra trước mắt, nhưng 
dường như chẳng mấy ai để 
ý, đó là mỗi sáng ngủ dậy, 
muôn loài muôn vật đều đón 
chào ngày mới, tức là ngày 
nào cũng mới. 

Xuân về Tết đến, gọi là 
năm mới. Năm mới, muôn 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học40

loài muôn vật đều mừng vui, hớn hở đón xuân. Người người gặp 
nhau tay bắt mặt mừng, chúc nhau những điều tốt lành; những 
chuyện giận hờn đều sẵn sàng bỏ qua; mở rộng tâm thiện lành 
với người khốn khổ hơn mình, v.v. Vậy tại sao ngày ngày ta không 
làm như thế? Ngày nào cũng ngày mới kia mà. Trong bài thơ 
“Vô đề”, nhà thơ Hồ Chí Minh có câu “Nhất niên tứ quý đổ xuân 
thiên” (Một năm là cả bốn mùa xuân). Chúng ta làm được không? 
Có vững niềm tin cùng sự khoan dung, chắc chắn sẽ được. Ngày 
ngày thân tâm an lạc, chính là ngày xuân đang ở cùng ta. “Hãy 
tự mình thắp đuốc lên mà đi”, đó là lời Phật dạy.

“Hãy nương tựa chính mình”
Năm mới, ai cũng cầu chúc, cầu mong sự bình an đến với 

mình, với người thân, với cộng đồng… Sự cầu mong này chẳng 
có gì sai, bởi ai cũng mong ngày ngày được yên lành, cả năm 
được yên lành, không gặp điều gì tai hại, rủi ro. Nhưng phải nhớ 
rằng thế gian có bao nhiêu đẹp đẽ, hạnh phúc, vui vẻ, cũng có 
bấy nhiêu đau xót, cực khổ, sầu bi. Thường thường, hạnh phúc, 
đẹp đẽ, vui vẻ trong trí nhớ như hoa phù dung sớm nở tối tàn, 
còn đau xót, cực khổ, sầu bi lại thâm nhập lòng người thật lâu, 
khó quên được.

Trong kinh Pháp Cú (số 160), Phật đã dạy: “Hãy nương tựa 
chính mình/ Chứ nương tựa ai khác?/ Người khéo điều phục mình/ 
Đạt chỗ tự khó đạt”. Do đó, bước vào đời phải cần có một ý chí 
kiên định, một lòng quyết tâm hướng về phía trước, không bao 
giờ lùi bước, thì dù tương lai ra sao cũng là đều do mình nắm 
giữ, chứ không phải do người khác bố thí. An an ổn ổn sống qua 
ngày, khác gì con cá muối.

Từ bản thân và những người tôi biết, chỉ cần kiên trì đi tới 
rồi nhiều năm sau nhìn lại sẽ phát hiện mình đã vượt qua cái tự 
gọi là giới hạn. Con người lúc còn sống, nói dài cũng không dài, 
nên chớ phó mặc dòng đời đưa đẩy như bèo dạt mây trôi. Nói 
như Nguyễn Công Trứ “Không công danh thà nát với cỏ cây”, 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 41

nhưng tôi chuộng sự nghiệp hơn, nên cố gắng trả ơn đời theo 
cách của mình.

Thời gian không đợi người. Lúc còn trẻ thì càng lại phải nắm 
bắt thời gian, một giây cũng không được lãng phí. Thời thanh 
niên là lúc cần phải dũng mãnh tinh tiến, bởi khi có tuổi rồi, tâm 
thái sẽ khác đi, tiến bộ sẽ chậm hơn, không thể duy trì trạng thái 
đỉnh phong nữa.

Có không ít người quan niệm người chết như đèn tắt, không 
có kiếp sau. Chuyện này, nói có cũng được, nói không có cũng 
được. Nhưng chuyện thực tế ở đời, không ai có thể phản bác, 
nếu kiếp này không chịu cố gắng thì sẽ bị người khác chà đạp, 
sống tàn tạ cả đời. Trong kinh Kim Cang, Phật cũng đã dạy: “Ngã 
tướng, nhân tướng, chúng sinh tướng, vô ngã tướng, vô tha tướng, 
vô chúng sinh tướng, phi ngã tướng, phi tha tướng, phi chúng sinh 
tướng” (Có ta, có người, có chúng sinh, không ta, không người, 
không chúng sinh, nếu ta còn ham muốn, người còn ham muốn, 
chúng sinh còn ham muốn không thể chân chính buông tha). Do 
vậy, không nên sống kiểu hư tình giả ý, mà nên nhận biết được 
bản tính của mình, thuận theo bản tính của mình mà làm, không 
nên chấp tướng, vô câu vô thúc, vô ngã vô tướng. Trọng điểm của 
công đức chính là tâm niệm thư sướng, chứ không phải cố chấp.

Đến tuổi chúng tôi (U80), dường như ai cũng ngộ rằng tâm 
niệm không thoải mái, sống cũng như chết. Tâm niệm thông/ 
thư sướng, chết cũng như sống. Sống một đời, một kiếp chỉ cầu 
vui sướng trong lòng, không có tiếc nuối, mà cũng không phải 
cái xác biết đi, trống không, bi phẫn để linh hồn chịu dằn vặt 
suốt đời thì sống có ý nghĩa gì.

Thành tựu không có đường tắt
“Hữu sự tất cầu”, nhất là những ngày đầu năm mới này, 

nhưng nếu sau đó gặp chuyện không như ý, thì sân, si nổi lên rồi 
than trời trách đất, bổ báng tiền nhân. Điều này, không hay cho 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học42

lắm, hãy tĩnh tâm nhìn lại mình. Người xưa thường nhắc nhở: 
“Tiên trách kỷ, hậu trách nhân” là khuyên chúng ta khi gặp khó 
khăn, trở ngại, thay vì vội vàng đổ lỗi cho người khác, trước hết 
cần phải tự xem xét, đánh giá lại bản thân mình để tìm ra nguyên 
nhân và rút kinh nghiệm. Đây là một triết lý sống sâu sắc, đề cao 
tinh thần tự chịu trách nhiệm và khiêm nhường. Nếu làm được 
như thế sẽ thấy nhẹ lòng, vững bước đi tiếp về phía trước.

Trên đường hướng tới tương lai, phải luôn nhớ rằng thất bại 
không phải là chuyện xấu, bởi vì qua nó, ta biết rõ nhược điểm 
của mình mà cố gắng hơn. Đức Phật đã dạy: “Chính ta bảo vệ 
ta/ Chính ta nương tựa ta/ Chính ta điều phục ta/ Như ngựa theo 
thương gia” (Kinh Pháp Cú, số 380).

Cầu không được, nhiều người than sống mệt mỏi, nhưng với 
tôi dù sao cũng tốt hơn so với không có công việc gì. Đây là một 
trong bát khổ trong Khổ đế của nhà Phật (Cầu bất đắc khổ), là 
một trong những khổ đau căn bản của kiếp người, nên chúng 
ta cần phải chấp nhận sống chung với nó, mượn nó làm bàn đạp 
để tiến lên. Thành tựu thật sự của chính mình không có đường 

tắt. Không dựa vào ngoại lực, 
muốn thành tựu cũng chỉ có 
mệt mỏi. Dựa vào ngoại lực 
để kiếm chút thành tựu, thì 
thành tựu ấy không phải của 
chính mình, giống như vàng 
mạ, nhìn thấy đẹp, song giá trị 
chẳng bao nhiêu.

Dĩ nhiên, ngoại lực không 
thể không dùng, nhưng thành 
tựu từ nỗ lực bản thân mới 
gọi là thành tựu. Từ thực tế 
bản thân, tôi thấy rằng muốn 
có thành tựu, thì mỗi khi lao 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 43

vào việc gì cũng phải kiên trì, không buông bỏ, cố gắng học tập, 
cố gắng suy nghĩ tìm phương án tối ưu mới đạt hiệu quả. Cần 
phải nhớ, học tập vẫn vô cùng trọng yếu, nhưng đừng nên bắt 
chước người khác. Bắt chước người khác, thì mãi là cái bóng của 
họ chứ không phải thứ của mình có được.

Trên đời này, có rất nhiều sự tình, nếu chúng ta không cố gắng 
làm thì một cơ hội nhỏ nhoi đều không. Nhưng nếu chúng ta nỗ 
lực làm, vậy thì có chút cơ hội dù nhỏ nhoi. Không bức ép tiềm lực 
của mình, vĩnh viễn không biết mình bực nào ưu tú. Nhẫn nhịn, 
nhẫn nhục, nhường nhịn cũng từ đây mà có. Nhưng sự đời, khi 
kẻ mạnh nhường nhịn thì gọi là cảnh giới, còn người yếu nhường 
nhịn thì gọi là mềm yếu, đớn hèn. Do vậy, một khi đã làm người 
thì hãy luôn cố gắng vượt qua chính mình để được sự tôn trọng.

“Lấy khổ làm thầy”
Học Phật không chỉ thông qua kinh sách, mà quan trọng là 

thông qua công việc thường ngày. Phật môn chú trọng tế thế cứu 
đời, thiện chí giúp người, cấm sát sinh, cấm trộm cắp, cấm tham 
lam, cấm nói dối, cấm tà dâm,… Những người tự xưng là con 
Phật (Phật tử) hiện nay, bao người thực hành những lời dạy ấy?

Ăn chay, niệm Phật, không sắc, không dục? Tôi nghĩ bản thân 
mình chưa thể đạt cảnh giới ấy, nên chấp nhận làm kẻ phàm 
phu, nhưng cố gắng không làm điều gì lợi mình hại người là vui 
rồi, giúp được ai điều gì đó càng thấy vui hơn, dù rất nhỏ. Dân 
gian thường nói: “Dù xây chín tháp Phật đài/ Không bằng nhặt 
một cây gai giữa đường”. Việc không lớn, nhưng một khi có chút 
niệm thiện dấy lên là đáng mừng. Đức Phật từ bi phổ độ thiên 
hạ, lòng mang chúng sinh, chúng ta học tập được chút da lông 
của Ngài là mãn nguyện lắm rồi.

Bất cứ chuyện gì cũng có lợi hại song hành. Nhưng ông cha 
ta từng dặn dò không thể lưu danh thiên cổ, thì cũng đừng để 
tiếng xấu muôn đời. Đây là lằn ranh đạo đức, làm người không 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học44

thể không chú ý. Tương lai thế nào không ai biết, hiện tại cũng 
biến đổi thường xuyên, chỉ có quá khứ là không thay đổi, mỗi lần 
nhớ lại làm cho người ta vui buồn lẫn lộn nhưng không thể nào 
tìm lại được nên sinh ra khổ.

Phật dạy: “Tri túc thường lạc” (Biết đủ thường vui), nên 
không có gì phải lo sợ khi cái khổ, cái không vui ập đến. Khi ta 
lo lắng, thì tâm ta không lúc nào được yên ổn, lại làm cho những 
người quý mến ta càng thêm lo lắng, chẳng có chút ích lợi nào. 
Hãy theo lời Phật dạy: “Lấy khổ làm thầy”, thì tôi tin sẽ được tâm 
an trí sáng.

Làm người, vô tri/ ngu dốt không đáng sợ. Đáng sợ nhất là 
không biết mình vô tri/ ngu dốt. Một khi không thể thanh tỉnh 
nhận biết mình, chắc chắn sẽ nhận quả đắng. Chớ vội nản lòng 
trước khó khăn. Người xưa nói xe đến trước núi ắt có đường, 
thuyền đến đầu cầu tự nhiên thẳng. Sự tình không có gì là tuyệt 
đối, chuyện tương lai không ai nói trước được. Hãy tin có nỗ lực 
ắt có thu hoạch.

Buông xuôi thì dễ, kiên trì mới khó. Trong quá trình trưởng 
thành, cần phải ép mình một chút sẽ phát hiện nguyên lai so với 
chính mình còn ưu tú. Vào đời, không ít thứ làm cho ta động 
tâm, nhưng cần phải có lý trí xét đoán. Có lắm thứ không thuộc 
về chúng ta, thì đừng cưỡng cầu. Bởi cưỡng cầu chỉ khổ mình, 
cho dù cưỡng cầu được cũng chưa chắc là của mình, có khi dẫn 
tới bất an.

Làm người có dã tâm không hề sai, bởi dã tâm có thể kích 
thích ta đạp bằng chướng ngại, nhưng nhiều khi dã tâm cũng nô 
dịch ta. Vấn đề cốt lõi ở bản tâm mình. Kỳ thật, ở sâu trong nội 
tâm mỗi người đều có mặt âm u, chỉ có điều nhiều người đè lại 
mặt nội tâm âm u của chính mình, đem chính mình ngụy trang để 
thế nhân gọi là người tốt. Thực ra, cũng có ít người cả đời là người 
tốt, nhưng cũng có không thiếu người chỉ cần có đầy đủ hấp dẫn 
sẽ triệt để bộc phát ra mặt nội tâm âm u che giấu xưa nay.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 45

Nỗ lực làm mới mình
Trong kinh Di Giáo, Phật 

dạy: “Giữ tâm một chỗ, việc gì 
cũng xong”. Trên đường tiến 
về tương lai luôn có trắc trở, 
gập ghềnh, nếu không kiên 
trì, không nỗ lực, làm sao 
có thành tựu? Phải luôn nhớ 
rằng, nếu mình không có giá 
trị, thì sẽ không được ai coi 
trọng, dù là người thân cũng 
chỉ có thương xót chứ không 
có coi trọng.

Một người có thể không 
có thiên phú, nhưng tuyệt 
không thể không có nghị lực cùng tâm tính kiên định. Chịu khổ 
có thể rèn luyện chính mình, nghịch cảnh có thể trùng sinh. Một 
người cho dù thiên phú có tốt tới đâu đi nữa, nếu không có cố 
gắng, thì cuối cùng cũng trở thành bình thường. 

Lịch sử nhân loại cho thấy không có người nào chỉ dựa vào 
thiên phú mà thành công, nhiều hơn cả là dựa vào cố gắng. Cần 
cù bù thông minh, lời này rất có lý. Nhưng nói dễ, làm không 
dễ. Muốn cần cù, phải có nội tâm cùng nghị lực cường đại, chứ 
không phải chỉ có ở lời nói và trong suy nghĩ.

Trải qua cuộc sống hơn 70 năm, quảng giao không kém và 
cũng rút ra một ít kinh nghiệm bản thân, tôi thấy một người 
thiên phú cường đại, nhưng không có nội tâm cường đại cùng 
nghị lực, thì ánh sáng thiên phú cuối cùng sẽ tắt lịm, sau đó trở 
thành một cái bình thường tồn tại giữa cuộc đời. Ngược lại, nếu 
không ngừng lấy mồ hôi công sức vượt qua rào cản chính mình, 
chắc chắn sẽ đạt ít nhiều thành tựu. Và trong những người như 
thế có tôi. Và cũng từ thực tế này, tôi lại hiểu rằng thiên phú 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học46

không tốt không liên quan, không 
có hậu trường không có quan hệ, 
chỉ cần nỗ lực, tất cả đều có thể. 

Thế nhân bình thường đều chỉ 
thấy mặt ngoài phong quang, mà 
không nhìn thấy những nỗ lực cùng 
vất vả của họ. Mỗi người đều có lựa 
chọn của mình và phải gánh chịu 
trách nhiệm cùng hậu quả.

Muốn không bị người khác coi 
thường, vứt bỏ, chỉ có cách nỗ lực 
vươn lên để tự thân giá trị ngày 

càng cao. Khi một người có tiềm lực hoặc có giá trị cao, thì có 
làm điều gì sai cũng đều trở thành sự tình có ý nghĩa. Đây chính 
là hiện thực cuộc sống.

Thế sự há có thể thuận buồm xuôi gió như nguyện ước của 
con người. Vì thế, mỗi người cần phải cố gắng vượt qua những 
gập ghềnh trắc trở trên đường hướng tới tương lai, nếu không 
muốn ngồi nhìn mọi người lướt qua. Trên đời này, thành công 
chưa từng có ngẫu nhiên. Muốn đi càng xa, nhất định phải nỗ 
lực so với người khác càng lớn, nhưng cố giữ được bản tâm 
thiện lành, bởi “Mẹ cha hay bà con/ Không làm gì được cả/ 
Chính nhờ tâm nguyện lành/ Đưa ta lên cao cả” (Kinh Pháp Cú, 
số 43).

Năm mới, ngày mới, chúng ta cùng thành tâm cầu nguyện 
người người được thêm niềm tin mới, cố gắng nỗ lực làm mới 
mình, nhất là những người tuổi trẻ rường cột của gia đình, của 
đất nước, sống cuộc sống can đảm, danh dự, yêu thương và tử tế. 
Xuân này, mùa xuân đầu tiên chúng ta bước vào kỷ nguyên mới, 
kỷ nguyên vươn mình của dân tộc, rất cần những ước nguyện 
như thế, những con người như thế để “Làm cho đất nước càng 
ngày càng xuân” (Hồ Chí Minh). 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 47

Về quê đón Tết
NGUYỄN KHOA ĐIỀM

Trở về nhà
Nói cười trong gian bếp cũ
Đi vào đi ra
Ngồi bệt xuống thềm
Ngó mây bay trên vườn người khác

Mười năm đi xa
Mỗi năm một lần về quê ăn Tết
Người già nói ta còn trẻ
Cô gái trẻ cười ta mau già
Thử luồn tay vào tóc
Sợi bạc không che kín ngón tay

Mừng ông bà một nén hương mới
Khói thơm xanh trên nóc nhà. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học48

VÌ SAO KHÔNG THỂ 
PHIÊN ÂM HÓA ĐƯỢC 

CHỮ HÁN?
NGUYỄN HẢI HOÀNH

Trong số các loại chữ viết ra đời sớm trên thế giới, 
chữ Hán có một tiến trình phát triển trắc trở, ly 
kỳ hiếm thấy. Bi kịch của chữ Hán thể hiện ở chỗ 

người Trung Quốc bỏ ra rất nhiều thời gian và công sức cải cách 
chữ Hán theo hướng phiên âm hóa nhằm làm ra một loại chữ 
hoàn hảo hơn có thể thay cho chữ Hán, nhưng cuối cùng lại 
không đạt được mục tiêu đó. 

Bi kịch xảy ra từ nửa sau thế kỷ 19, khi Trung Quốc tiếp xúc 
đại trà với văn hóa thế giới, giới tinh hoa nước này phát hiện chữ 
viết của phương Tây là chữ biểu âm (chữ phiên âm, phonetic 
writing), dùng chữ cái để ghi lại ngữ âm của tiếng nói, biết vài 
chục chữ cái là có thể đọc được mọi từ ngữ, cho nên chữ viết dễ 
nhớ, dễ học, dễ dùng, nhờ thế đa số dân biết chữ, văn hóa, khoa 
học kỹ thuật tiên tiến, dân giàu nước mạnh. Ngược lại, chữ Hán 
thuộc loại chữ biểu ý (ideographic writing), học chữ nào biết âm 
đọc chữ ấy, mặt chữ phức tạp, khó nhớ, khó học, khó dùng, khó 
phát triển, không hòa nhập với khoa học kỹ thuật hiện đại, làm 
cho đa số dân Trung Quốc mù chữ, văn hóa, khoa học kỹ thuật 
lạc dậu, dân nghèo nước yếu, bị các cường quốc phương Tây bắt 
nạt. Chữ Hán đang từ chỗ được toàn thể người Hoa sùng bái, 
coi là chữ của Thánh hiền, có công lớn thống nhất và xây dựng 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 49

quốc gia, bỗng chốc bị lên án là kẻ tội đồ làm đất nước lạc hậu, 
nghèo yếu. 

Vì thế, nhiều học giả Trung Quốc cho rằng cần cải cách chữ 
Hán, chuyển sang dùng một loại chữ hoàn hảo hơn. Nước này đã 
bỏ ra gần một thế kỷ tiến hành cải cách chữ Hán với quy mô lớn 
dần, sử dụng nguồn lực toàn dân, thế nhưng cuối cùng lại không 
thực hiện được mục tiêu cao nhất, quan tâm nhất – nghiên cứu 
làm được một loại chữ viết phiên âm có thể thay cho chữ Hán, 
kết cục họ đành phải đình chỉ nghiên cứu, tuyên bố để lại cho 
các thế hệ sau giải quyết.

Đây là thất bại của phong trào cải cách chữ Hán theo hướng 
phiên âm hóa, khởi đầu bằng việc  năm 1892, Lô Tráng Chương 
(卢戆章1854-1928) đưa ra phương án chữ Thiết âm (切音, tức 
chữ phiên âm) cho Hán ngữ. Tuy được triển khai rất rầm rộ, hầu 
hết mọi người tin là sẽ thành công, nhưng phong trào này đã 
chấm dứt vào năm 1986, khi mọi người đã thấy rõ một sự thực 
là không thể phiên âm hóa được chữ Hán. 

Trước năm 1949, giới học 
giả nước này đã đưa ra khoảng 
30 phương án phiên âm hóa 
chữ Hán, phần lớn dựa trên 
cơ sở phương án dùng chữ 
cái Latinh ghi âm chữ Hán do 
giáo sĩ người Ý Matteo Ricci 
làm ra năm 1605. Năm 1912 
“Hội Thống nhất Âm đọc” sáng 
tạo được “Chữ cái ghi âm” 
(“Chú âm tự mẫu”, còn gọi là 
“Bopomofo”; từ năm 1930 gọi 
là “Chú âm phù hiệu 注音符
号”), dùng 39 chữ cái và 4 dấu 
thanh điệu, ghi âm được toàn Giáo sĩ người Ý Matteo Ricci



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học50

bộ âm đọc chữ Hán, là một thành tựu lớn về ghi âm chữ Hán, 
đã phát huy tác dụng quan trọng trong việc phổ cập giáo dục 
và thống nhất tiếng nói tại Trung Quốc. Năm 1918, Bộ Giáo 
dục ban hành phương án này. Do không dùng chữ cái Latinh 
mà dùng một hình thức chữ Hán cổ độc đáo, phải học mới biết 
đọc, nên “Chú âm phù hiệu” thiếu tính quốc tế. Phương án này 
được dùng ở đại lục Trung Quốc thời gian 1920-1958, hiện nay 
vẫn dùng ở Đài Loan. Năm 1928, Chính phủ Nam Kinh công bố 
phương án “Quốc ngữ La Mã tự”, là phương án Latinh hóa Hán 
ngữ pháp định đầu tiên. 

Sau ngày thành lập nước CHND Trung Hoa, chính quyền và xã 
hội nước này đã tổ chức nghiên cứu cải cách chữ Hán với quy mô 
lớn chưa từng thấy nhằm thực hiện 3 nội dung: - Đơn giản hóa 
hình dạng chữ, giảm bớt nét của chữ nhiều nét (biến một số chữ 
phồn thể thành chữ giản thể); - Chuẩn hóa chữ Hán, toàn dân 
nói tiếng Phổ thông; - Phiên âm hóa (alphabetization) chữ Hán 
nhằm làm ra một loại chữ viết biểu âm dùng thay cho chữ Hán. 

Công tác nói trên đã thu được một số kết quả. Ngày 28/1/1956, 
Chính phủ thông qua “Phương án Giản hóa chữ Hán”, giản hóa 
được 515 chữ. Sau nhiều lần sửa đổi, tháng 5/1964 công bố 
“Tổng bảng chữ Giản hóa” (Giản hóa tự tổng biểu) gồm 2.236 
chữ giản hóa, tổng cộng bớt được 23.050 nét, bình quân mỗi chữ 
giản thể còn 10,3 nét, tạo thuận lợi lớn cho người học chữ Hán. 

Ngày 11/2/1958, Quốc 
hội Trung Quốc thông 
qua “Phương án Phiên 
âm Hán ngữ”  汉语拼音
方案 (còn gọi là Phương 
án Ghi âm Hán ngữ). Nhà 
ngôn ngữ học Châu Hữu 
Quang (周有光, 1906-
2017) được coi là cha 
đẻ của phương án này.  Nhà ngôn ngữ học Châu Hữu Quang



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 51

Từ đó trở đi, đại lục Trung Quốc chỉ sử dụng Phiên âm Hán ngữ 
(chú ý: không gọi là Phiên âm chữ Hán), không dùng Chú âm 
Phù hiệu nữa. Phương án Phiên âm Hán ngữ chỉ dùng làm công 
cụ phụ trợ cho chữ Hán mà không thể làm thành một hệ thống 
chữ phiên âm (tức chữ biểu âm) có thể thay thế chữ Hán, tức 
không thực hiện được mục tiêu do Chủ tịch Mao Trạch Đông nêu 
ra năm 1951 “Phải cải cách chữ viết theo hướng chung của chữ 
viết thế giới là phiên âm hóa”. 

Thất bại này, dẫn đến việc năm 1986, Nhà nước Trung Quốc 
quyết định đình chỉ công tác nghiên cứu phiên âm hóa chữ Hán. 
Chữ Hán vẫn được pháp luật quy định là loại chữ viết duy nhất 
thích hợp dùng cho ngôn ngữ của dân tộc Hán. Rốt cuộc, tiến 
trình phiên âm hóa chữ Hán đã vấp phải một trở ngại không thể 
vượt qua. Cho tới nay, chưa thấy có giải thích chính thức về thất 
bại nói trên, nhưng qua tìm hiểu các tư liệu, có thể tóm tắt tình 
hình như sau:

“Phương án Phiên âm Hán ngữ” dùng 26 chữ cái Latinh và 4 
dấu thanh điệu (dấu giọng) ghi được chính xác toàn bộ các ngữ 
âm của Hán ngữ Tiếng Phổ thông, là một thành tựu ngôn ngữ 
học của người Trung Quốc, được toàn dân đại lục hoan nghênh 
sử dụng và được quốc tế công nhận, trở thành cầu nối chữ Hán 
với tiếng Hán. “Phương án Phiên âm Hán ngữ” chủ yếu dùng 
để: - Ghi âm đọc (tức phiên âm) chữ Hán, giúp người học chữ 
Hán đọc được chữ, tạo điều kiện thuận lợi nhất để dạy và học 
tiếng Phổ thông Hán ngữ; - Biên soạn tự điển, từ điển và mọi loại 
ấn phẩm chữ Hán; - Làm nền tảng tạo chữ viết cho các dân tộc 
thiểu số Trung Quốc chưa có chữ viết; - Nhập liệu chữ Hán vào 
các thiết bị điện tử (như máy tính, điện thoại di động), dùng 26 
chữ cái Latinh thể hiện được toàn bộ chữ Hán; hiện nay phương 
pháp dùng chữ Phiên âm Hán ngữ để nhập liệu chữ Hán vào các 
thiết bị điện tử là phương pháp phổ biến nhất, tỷ lệ sử dụng lên 
tới 90%. - Dùng trong giao lưu ngôn ngữ quốc tế, viết tên người, 
địa danh…



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học52

Nhà nước Trung Quốc luôn nhấn mạnh: “Phương án Phiên 
âm Hán ngữ” không phải là một loại chữ viết mà chỉ là công cụ 
phụ trợ cho chữ Hán, hoàn toàn không thể thay cho chữ Hán, 
trong một thời gian tương đối dài từ nay về sau, chữ Hán vẫn là 
chữ viết pháp định của Nhà nước Trung Quốc. Đầu năm 1986, 
Nhà nước Trung Quốc quyết định đình chỉ công tác nghiên cứu 
phiên âm hóa chữ Hán và nói việc nghiên cứu này chỉ là công tác 
học thuật, không còn là công việc của Nhà nước, tương lai của 
chữ Hán sẽ để cho các thế hệ sau giải quyết, từ nay không nói tới 
vấn đề “Phiên âm hóa chữ Hán” nữa.

Thời gian qua, người Trung Quốc ra sức phát huy tác dụng 
của “Phương án Phiên âm Hán ngữ” nhằm hạn chế các nhược 
điểm của chữ Hán, họ phổ biến sử dụng song song chữ Hán với 
chữ Phiên âm Hán ngữ, hình thành cái gọi là Chế độ Song văn 
(Dual System), nói đủ là “Chế độ Nhất ngữ Song văn”. “Nhất 
ngữ”: Cả nước dùng chung một ngôn ngữ là Tiếng Phổ thông; 
“Song văn”: Đồng thời dùng chữ Hán và chữ Phiên âm Hán ngữ; 
hai hình thức chữ viết này bổ trợ lẫn nhau làm cho Hán ngữ đáp 
ứng nhu cầu của xã hội hiện đại. Châu Hữu Quang cho rằng 
Song văn là lối thoát duy nhất của Hán ngữ hiện nay, khi đa số 
học giả có quan điểm coi “Chữ Hán là báu vật của văn minh cổ 
đại, lại là gánh nặng của văn minh hiện đại”.

Như vậy, phong trào Phiên âm hóa chữ Hán khởi đầu từ năm 
1892 đã kết thúc bất thành vào năm 1986. Từ đây, có thể rút ra kết 
luận: Chữ Hán mặc dù có những nhược điểm đã biết, cho tới nay 
vẫn là loại chữ viết duy nhất thích hợp với Hán ngữ. Nói cách khác, 
tiếng Hán chỉ thích hợp sử dụng chữ viết có tính biểu ý, không 
thích hợp sử dụng chữ viết biểu âm (chữ phiên âm); mọi hy vọng 
làm ra một loại chữ biểu âm dùng cho Hán ngữ đều không hiện 
thực; chấm dứt mọi cố gắng của Nhà nước nhằm tiến hành phiên 
âm hóa chữ Hán là quyết sách hợp lý, nếu không nói là quá muộn.

*Số lượng âm tiết cơ bản của tiếng Hán chỉ bằng 9,62% của tiếng Việt.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 53

Xét về mặt ngôn ngữ học, chữ Hán không thể phiên âm hóa 
thành một loại chữ biểu âm dùng như một chữ viết hoàn chỉnh 
thể hiện được một ngôn ngữ. Nguyên nhân chủ yếu là do tiếng 
Hán thuộc loại ngôn ngữ đơn lập (đơn âm tiết, monosyllabic) lại 
quá nghèo ngữ âm*, do đó tồn tại quá nhiều chữ đồng âm, khi dùng 
chữ biểu âm sẽ không phân biệt được ý nghĩa của các chữ đồng âm. 
Ví dụ, âm [yi] có gần 200 chữ đồng âm… nếu thể hiện các chữ đó 
bằng chữ phiên âm thì cả 200 chữ sẽ có cùng một hình dạng, sẽ 
gây nhầm lẫn ý nghĩa của các chữ, thậm chí không thể hiểu được. 
Nếu thể hiện các chữ đó bằng chữ biểu ý (chữ Hán) thì có thể 
phân biệt được ý nghĩa của các chữ, bởi lẽ mỗi chữ có một hình 
dạng riêng, khác nhau. Ví dụ, chữ 意 (“ý” trong “ý kiến”) đồng 
âm với chữ 义 (“nghĩa” trong “nghĩa vụ”), nếu thể hiện hai chữ 
đó bằng chữ phiên âm thì đều viết như nhau là “yì”, không phân 
biệt được ý nghĩa các chữ ấy. Từ 意义 (“ý nghĩa”) sẽ viết là “yì – 
yì”, nhìn chữ không thể hiểu là gì, tuy viết chữ Hán thì hiểu được. 
Nhà ngôn ngữ học Triệu Nguyên Nhiệm (1892-1982) từng nghịch 
ngợm viết một đoạn “Kỳ văn” có tên 施氏食狮史gồm hơn 90 chữ 
Hán đều cùng đọc một âm [shi], khi nhìn chữ Hán thì có thể hiểu 
ý nghĩa, nhưng khi viết bằng chữ phiên âm thì hơn 90 chữ ấy đều 
viết như nhau là “shi”, đọc lên không thể hiểu gì.  

Có lẽ có bạn sẽ hỏi: Chữ Nôm do tổ tiên ta làm ra là dựa trên 
cơ sở chữ Hán, sử dụng nhiều chữ Hán nguyên gốc, thế nhưng 
các giáo sĩ Công giáo người Âu đã thành công phiên âm hóa, 
Latinh hóa chữ Nôm thành một loại chữ phiên âm cực kỳ thích 
hợp với ngôn ngữ Việt, làm ra chữ Quốc ngữ hiện nay ta dùng. 
Tại sao các giáo sĩ lại làm được công việc thần kỳ ấy? Vấn đề này 
rất thú vị, chúng tôi xin trình bày trong một bài sau.

Tóm lại, bản chất của tiếng Hán đã quy định nó chỉ thích 
hợp dùng loại chữ viết có tính biểu ý (như chữ Hán), mọi ý đồ 
làm chữ viết biểu âm dùng được cho Hán ngữ đều không hiện 
thực. Hiện nay, có lẽ người Trung Quốc chỉ nên áp dụng chế độ 
“Song văn”.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học54

Ngẫu hứng
NGUYỄN BÁ HOÀN

Dấu chấm đời tôi đâu mất rồi
Hóa ra dấu hỏi chặn làn môi 
Vì còn dấu hỏi nên chưa hết
Làn môi dù tím tái sự đời 

Dấu chấm của tôi đâu mất rồi
Té ra dấu hỏi đè lên nôi
Nên cứ xuân về lòng lại hỏi
Liệu còn mấy xuân trong mắt môi

Thôi thì duyên đến hay duyên đến
Xuân cứ là xuân của đất trời
Mấy mùa xuân nữa đâu quan trọng
Lòng cốt có xuân là vui thôi



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 55

Đằng sau dấu chấm cả vườn hoa
Như khi viết chữ vậy thôi mà
Cứ chấm là chữ hoa đúng điệu
Bốn mùa vẫn đẹp vẫn kiêu sa
  
Chừ ngồi hóng gió bên đồi vắng
Róc rách mé kia suối miệt mài 
Chợt nghe như thể nguồn cơn gọi 
Vang vọng nụ xuân thời sơ khai  

Cùng với hoàng hôn ngồi nán lại
Giữa mênh mông chẳng biết chờ ai
Chạm phải hơi sương nghe lành lạnh 
Hoàng hôn lẩn khuất tự bao giờ

Hoàng hôn lẩn vào đêm chờ sáng
Thơ lẩn vào tôi chờ xuân sang
Ồ tuyệt, xuân đã về trước ngõ
Nguồn thơ suối nhạc cũng mơ màng… 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học56

Từ ánh sao mai 
ĐÊM THÀNH ĐẠO

đến buổi sáng 
MÙA XUÂN NHÂN THẾ

 DƯƠNG KINH THÀNH

Thuở nhỏ mỗi khi đến chùa, chúng tôi hay tìm đến 
đọc các câu văn được viết treo khắp nơi, nhất là 
chung quanh giảng đường náo nhiệt. Thường là 

những câu ghi lời Phật dạy, lời kinh nơi đó tâm đắc nhất, để góp 
phần khuyến hóa tăng chúng và Phật tử nơi trú xứ của mình. 
Đó là khi tôi từ bỏ sở thích sưu tầm các câu danh ngôn, ghi vội 
đầy rẫy trong tập vở và sổ tay trước mặt mà căn bệnh tuổi học 
trò nào cũng đều mắc phải, luôn muốn thể hiện mình có tư duy 
xa rộng. Vì lẽ những lời Phật dạy, những câu văn trích gọn từ 
trong kinh điển vốn đã mang tính chân lý xa rộng, bao hàm tất 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 57

cả những diễn biến trong cuộc sống hằng ngày với những khung 
hình vui sướng và khổ sầu mà từ ngàn xưa đức Thế Tôn đã thành 
tựu được chân lý ngay dưới cội Bồ đề đêm thành đạo đáng nhớ.

Trải qua nhiều thế hệ, đi qua nhiều quốc độ với muôn ngàn 
kiểu sống và sinh tồn khác nhau. Những lời vàng Phật dạy ấy, 
dù có chia ra nhiều ngả rẽ khác nhau nhưng cũng đều có chung 
một vị giải thoát sâu xa. Đi qua những cuộc chiến tranh kéo dài 
do lòng tham đắm và vọng tưởng của con người tạo ra thì chân 
lý Phật đà, những lời vàng Phật dạy cũng ngày càng được nhân 
rộng và vang xa hơn, bất chấp tiếng xé gió của làn tên mũi đạn 
đang rượt đuổi bên mình. Thân xác này có thể mất, nhưng chân 
lý Phật đà vẫn mãi mãi trường tồn và sinh sôi, bất diệt.

Tất cả những viễn cảnh xã hội, những vui buồn trong cuộc 
sống đã được nhiều bậc Tổ sư, tôn túc cô đọng lại thành 423 lời 
vàng của Phật trong Kinh Pháp Cú tuyệt hảo, để ít ra, những ai 
có cùng căn bệnh như tuổi thơ của tôi không còn hao tốn thời 
gian và công sức soi tìm và ghi lại, làm hành trang nuôi sống 
huệ mạng của mình. Kinh Pháp Cú là một trong mười lăm quyển 
kinh thuộc Tiểu Bộ Kinh trong hệ thống kinh tạng Pali. Nhiều 
bậc tri thức xem bộ kinh này là là một Thánh Thư của Phật giáo, 
và là “Kinh Lời Vàng” của đức Phật.

Ngày ấy, với tuổi trẻ sôi nổi của mình, anh em chúng tôi thích 
tìm và chọn nhưng lời dạy “sốc” nhất và gần gũi với nhịp sống 
hiện tại của mình cũng như với hoàn cảnh xã hội, trước hết là để 
tự nhắc nhở sau đó cùng chia sẻ với nhau những lời vàng Phật dạy 
thiết thực trong đời sống. Chia nhau tìm và tham cứu nhiều bản 
dịch Kinh Pháp Cú, trân trọng từng diễn giải của nhiều bậc tôn 
túc để thống nhất bình chọn. Một trong nhiều lời vàng ấy, anh em 
vẫn còn luôn thuộc nằm lòng câu 244 thuộc Phẩm Cấu Uế:

“Dễ thay sống trơ tráo, lỗ mãng như quạ diều, Miệng bêu ríu, 
ngạo mạn, Lòng ô nhiễm, tự kiêu”. Và tiếp đó là lời diễn giải thật 
hay: “Sống không biết xấu hổ, sống lỗ mãng như quạ diều, sống 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học58

chê bai kẻ khác, sống đại đởm khoa trương, sống ngạo mạn ỷ lại; 
Sống như thế ấy chẳng khó khăn gì”.

Tuổi trẻ của anh em chúng tôi khi đó sống trong chiến tranh, 
nhiều biến động thường trực, có khi can thiệp hay xé nát lý 
tưởng của nhau. May mắn vì đã có mang trong mình nhiều căn 
bản Phật học, được vun bồi theo từng tuổi lớn lên, nên ngoại 
cảnh chi phối ít khi có dịp thành công. Với những hoàn cảnh 
buông tay, thì vẫn còn nhắc nhở nhau bằng câu Kinh Pháp Cú 
320 – Phẩm Voi Rừng: 

“Như voi giữa chiến địa, Kháng cự mọi cung tên, Ta chịu đựng 
hủy báng, Phá giới biết bao người”. Lời diễn giải hay nhất được 
chọn: “Ta phải có thái độ của đàn voi khi lâm trận, mạnh tiến 
giữa rừng gươm đao giáo mác, hứng chịu những nỗi chua cay của 
đời và vững tiến trên con đường phẩm hạnh”.

Thời đó, mỗi mùa Thành Đạo, anh em chúng tôi đều có các 
kỳ cắm trại mang danh Ni Liên Thuyền. Giữa đêm khuya thanh 
vắng, quây quần bên hình ảnh đức Bổn Sư ngồi trầm tư dưới cội 

Bồ đề, có chút sương lạnh 
tỏa chung quanh cũng đủ 
làm chạnh lòng mình khi liên 
tưởng đến cái thời khắc đức 
Thế Tôn thành đạo, mà cũng 
cảm nghe lòng vương chút 
tái tê. Dễ cảm và cũng dễ 
liên tưởng như thế mới chạm 
đến cửa ngõ của sự biết ơn và 
nhớ ơn chư Phật. Môi trường 
tu học của anh em chúng tôi 
bắt đầu từ những bước chân 
sáo Oanh Vũ hồn nhiên cho 
đến bước trưởng thành mai 
này cũng vẫn mang nhiều sự 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 59

hàm ân sâu sắc ấy, nên từ đó có rất nhiều thuận duyên tiếp cận 
đến Phật học. Đó còn là một sự khổ luyện, nhọc nhằn tìm học 
đạo trong những bước đi âm thầm, cô độc trong đêm lạnh của 
trời tối mùa sương. Trong đêm trường lạnh lẽo ấy, từng đốm lửa 
của các lều trại vẫn luôn được thắp sáng bằng những ánh đuốc, 
đủ nung ấm tinh thần từng trại sinh khi bài hát Thành Đạo vẫn 
còn mãi vấn vương bên trong mỗi trái tim:

“Mùa đông đến, đây Ni Liên bờ sông giá lạnh./ Kia chén vàng 
còn lấp lánh dưới trời khuya./ Triền dốc núi, tuyết rơi lạnh trắng 
cánh rừng/ Đức Thích Già vừa chứng được đạo mầu/ Ngày hôm 
nay cũng mùa đông này, trên quê hương còn đang vất vã, chấp hai 
tay, đài sen ta kết đoàn/ Đồng nguyện cầu, dâng đến Đức Thế Tôn.

 Đời tham đắm, say bao nhiêu niềm đau ái lụy/ Kia tiếng cười, 
nọ tiếng khóc khăp trần ai/ Người vui sướng, kẻ khổ đau nào có 
khác gì/ Ánh Đạo Vàng được soi khắp chốn nhân gian/ Ngày hôm 
nay cũng mùa đông này/ Chạnh nhớ xưa bờ sông giá lạnh/ Đức 
Thế Tôn, lời tâm trong chén vàng/ Mang đạo lành đi khắp chốn 
nhân gian.

 Ngày hôm nay, theo bao nhiêu thời gian chất chồng/ Bao tiếng 
cười, niềm hoan hỷ đã dần tươi/ Người vui sướng kẻ khổ đau cùng 
nhau thấy mình/ Ánh Đạo Vàng, được soi sáng khắp nhân gian/ 
Ngàn năm xưa cũng ngàn năm này/ Luôn khắc ghi hạnh xưa của 
Phật/ Nương Pháp Luân, đài sen ta kết đoàn/ Đồng chung lòng, 
xin mãi luôn khắc ghi”.

Ngày nay, theo quy chế tổ chức của Giáo hội Phật giáo hiện 
hành, tuổi trẻ Thanh niên Phật giáo chung một mái nhà của Ban 
Hướng dẫn Nam nữ cư sĩ, với đa dạng hình thức tu học cũng như 
nhiều sắc thái để các bạn lựa chọn tham gia. Duy nhất chỉ có 
mỗi một tổ chức Gia đình Phật tử hiện diện, tiếp tục sinh hoạt 
theo lý tưởng của mình. Điều này, cũng có nghĩa rằng tổ chức 
Gia đình Phật tử hôm nay như thay mặt hệ thống Thanh niên 
Phật giáo ngày xưa với sáu hình thức Gia đình Phật tử, Sinh viên 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học60

Phật tử, Học sinh Phật tử, Thanh niên Phật tử, Hướng đạo Phật 
giáo và Thanh niên Phật tử thiện chí. Đó cũng có thể được xem 
là một khung cửa được mở ra để đón nhận hương sắc mùa xuân 
tràn đầy sắc hoa đạo thanh xuân, làm nền tảng vững chắc cho 
các lứa tuổi thanh niên bước đến với nguyên vẹn niềm tự hào của 
biết bao tầng lớp cha ông để lại.

Biết rằng mỗi một mùa xuân sang, là thêm một tuổi thời gian 
chống chất thêm lên đôi vai của thế hệ anh em chúng tôi đã và 
đang bước qua phía bên kia triền dốc cuộc đời. Nhưng với tấm 
lòng người con Phật dù hình thái kế thừa với sắc màu nào để 
chân lý Phật đà được tiếp tục phát triển và hóa đạo thêm xa, thì 
đó mới chính là niềm hoan hỷ cao vợi nhất. Mùa xuân thì luôn ở 
phía trước, kỷ niệm dù có ra sao thì cũng đã ở phía sau lưng, có 
khi lại là lực cản của hôm nay. Biết và nhìn mùa xuân trong sự 
buông xả như vậy cho nhẹ bớt sự ngậm ngùi, cho tách trà ngày 
xuân hôm nay còn phảng phất mùi hương trần thế. 

Mùa Xuân Bính Ngọ 2026



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 61

			    
Tháng 

	 giêng 
vui xuân 

LÂM BĂNG PHƯƠNG

Buông tay thả gánh trầm luân
Ôm vào cả một vườn xuân đầu ngày
Nắng vàng mật ngọt ủ say
Hương xuân tỏa ngát lay bay phố phường.

Nghiêng nghiêng má đỏ vầng dương 
Áo dài yểu điệu thục nương diệu hiền 
Hòa cùng hoa cỏ hồn nhiên
Điệu đà vin nhánh tháng giêng nồng nàn.

Mừng cho tuổi mới vừa sang
Lại quên tuổi hạc trắng làn tóc sương
Thôi thì cứ mặc vô thường 
Ta vui ta dạo cung đường hoa xuân. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học62

BÀI GIẢNG VỀ CỘI NGUỒN 
CỦA MỌI HIỆN TƯỢNG

(tiếp theo Từ Quang số 52)

HOANG PHONG

Tiếp tục dưới đây, chúng ta lại trích dẫn thêm một 
bài giảng khác mang nội dung tương tự – gần như 
là lặp lại – với Bài giảng cho vị tu hành khổ hạnh 

Uttiya trên đây, thế nhưng không do Đức Phật trực tiếp thuyết 
giảng mà là do một người đệ tử thân cận của Đức Phật là Ānanda 
lập lại những lời mà mình đã từng được nghe. Bài giảng này, 
mang tiêu đề là Bài giảng cho vị tu hành khổ hạnh Kokanuda/ 
Kokanuda Sutta - AN 10.96. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 63

Mặc dù nội dung của hai bài giảng tương tự nhau, thế nhưng 
các dịch giả Tây phương thường dịch cả hai bài giảng này. Việc tu 
tập phải chăng là một sự kiên nhẫn? Vì vậy, dù phải đọc lại một 
bài giảng tương tự, thế nhưng biết đâu nhờ đó chúng ta cũng 
có thể tìm thấy một vài sự kiện mới lạ và cũng có thể là khá lý 
thú trong khung cảnh tín ngưỡng của thời bấy giờ. Bài giảng này 
như sau:  

Bài giảng cho vị tu hành khổ hạnh 
Kokanuda

Kokanuda Sutta - AN 10.96
(Dựa theo hai bản dịch tiếng Anh, một của Thanissaro Bhikkhu 

và một của Bhikkhu Sujato)

Nhân vật Kokanuda nói đến trong bài giảng là một người tu 
hành lang thang (wanderer), chọn cuộc sống khất thực không 
nhà, tóm lại là vị này cũng tương tự như vị Uttiya trong Bài 
giảng cho vị tu hành khổ hạnh Uttiya/ Uttiya Sutta – AN 10.95 
đã được trích dẫn trên đây. Vị Kokanuda là một người tu tập 
theo giáo phái Paribbājakā, một giáo phái tự cho rằng mang 
một ý niệm gần với Dhamma của Đức Phật, thế nhưng sự tự 
nhận này không căn cứ vào đâu cả, không có gì gọi là Dhamma 
của Đức Phật cả. Vị này, vào một buổi sáng tinh sương, tình cờ 
gặp được một người tu hành khất thực khác bên bờ một con 
suối nước nóng nơi ngoại thành Rājagaha (Vương Xá), khi cả 
hai cùng đến đây tắm rửa trước khi ôm bình bát đi khất thực. 
Hai người cùng bàn thảo với nhau về giáo lý, và cũng thật hết 
sức bất ngờ là sau cuộc bàn thảo đó, thì vị Kokanuda mới khám 
phá ra vị tu hành mà mình gặp bên bờ con suối nước nóng 
chính là Ānanda, một đệ tử thân cận của Đức Phật. Bài giảng 
này như sau:

Lúc đó Ngài Ānanda (người đệ tử thân cận của Đức Phật) 
đang ngụ tại tịnh xá Tapodā (Tapodā cũng là tên gọi của một con 
suối nước nóng không xa tịnh xá) trong vùng ngoại ô kinh thành 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học64

Rājagaha (Vương Xá/ thủ đô của đế quốc Magadha). Một hôm, 
khi đêm vừa tàn, thì Ngài Ānanda thức giấc, tìm đến con suối 
nước nóng Topodā để rửa ráy chân tay (trong bản dịch của nhà 
sư Bhikkhu Sujato và tư liệu của Wisdom Library thì vị Ānanda đi 
đến con suối này là để tắm rửa. Cách nói ‘rửa ráy chân tay’ nêu 
lên trong bài giảng phải chăng là một sự tránh né (?), không trực 
tiếp nêu lên việc tắm rửa, bởi vì điều đó có thể gây ra hiểu lầm là 
việc tắm rửa trong con suối nước nóng là cách tìm kiếm một sự 
thích thú giác cảm trên thân thể?). Sau khi rửa ráy chân tay xong 
thì Ngài Ānanda rời khỏi con suối, đứng trên bờ cho khô chân tay, 
lúc đó vẫn còn mặc quần áo lót trên người. Đồng thời vào hôm đó 
cũng có một vị tu hành khất thực khác là Kokanuda thức dậy rất 
sớm khi đêm vừa tàn, và cũng đi đến con suối nước nóng Tapodā 
để rửa ráy chân tay. Vị này trông thấy vị Ānanda từ xa và khi 
đến gần thì cất lời hỏi vị này như sau: ‘Thưa bạn, bạn là ai vậy?’ 
(vị Ānanda lúc đó vẫn còn mặc quần áo lót bên trong, khiến vị 
Kokanuda không nhận ra vị này là một người tu hành, và điều đó 
cũng có thể đã khiến vị Kokanuda thắc mắc tại sao một người thế 
tục lại thức sớm như vậy).

“Thưa bạn, tôi là một người tỳ-kheo (một người ăn xin, một 
người tu hành khất thực, sống cách ly gia đình)”.

“Bạn thuộc giáo phái nào vậy?”.

“Tôi là một người-con-của-vị-suy-tư Sakya (Thích-ca)”.

“Nếu bạn cho phép thì tôi sẽ xin nêu lên các thắc mắc của tôi 
liên quan đến một vài chủ đề (vị Kokanuda gặp được một người 
tu hành bước theo giáo lý của vị Sakaya và cảm thấy đây là một 
dịp may để nêu lên các thắc mắc ray rứt trong lòng mình với một 
người bước theo giáo phái của vị ấy)”.

“Bạn cứ hỏi. Sau khi nghe [các câu hỏi của bạn] thì tôi sẽ trả lời”. 

“Thưa bạn, có đúng: ‘Vũ trụ là trường tồn (eternal/ vô tận, 
vĩnh cửu, vĩnh hằng). Duy nhất chỉ có điều đó là đúng, ngoài ra 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 65

bất cứ một thứ gì khác đều vô nghĩa’. Có phải đấy là thể loại quan 
điểm của bạn hay không?”.

“Không, thưa bạn, tôi không hề có (chủ trương, chủ xướng) 
một thể loại quan điểm nào như thế cả”.

“Thế à, vậy thì: ‘Vũ trụ không trường tồn. Duy nhất chỉ có điều 
đó là đúng, ngoài ra bất cứ một thứ gì khác đều vô nghĩa. Có phải 
đấy là thể loại quan điểm của bạn hay không?”. 

“Không, thưa bạn, tôi không hề có một thể loại quan điểm nào 
như thế cả”.

“Thế à, vậy thì: ‘Vũ trụ có giới hạn...’, ‘Vũ trụ vô tận...’, ... ‘Linh 
hồn và thân thể là cùng một thứ...’, ... ‘Linh hồn là một thứ và thân 
thể là một thứ khác...’, …‘Sau khi chết một vị Tathāgata (Như Lai/ 
một vị Phật, một vị đã đạt được sự Giác ngộ tối thượng) còn [tiếp 
tục] hiện hữu...’ ...’’Sau khi chết một vị Tathāgata không còn hiện 
hữu...’,... ‘Sau khi chết một vị Tathāgata còn hiện hữu nhưng cũng 
không còn hiện hữu...’,... ‘Sau khi chết một vị Tathāgata không 
còn hiện hữu nhưng cũng không phải là không còn hiện hữu. Duy 
nhất chỉ có điều đó là đúng, ngoài ra bất cứ một thứ gì khác đều 
vô nghĩa’. Có phải đấy là thể loại quan điểm của bạn hay không?”.

“Không, thưa bạn, tôi không hề có một thể loại quan điểm nào 
như thế cả”.

“Nếu đúng là như vậy, thì bạn không hiểu gì cả, cũng không 
trông thấy gì cả hay sao?”.

“Thưa bạn, không đúng là như vậy. Nói lên như vậy không có 
nghĩa là tôi không hiểu và không trông thấy. Tôi hiểu. Tôi trông thấy”.

“Thế nhưng tại sao khi nêu lên câu hỏi: ‘Này bạn, có phải ‘Vũ 
trụ là vô tận’. Duy nhất chỉ có điều đó là đúng, ngoài ra bất cứ 
một thứ gì khác đều vô nghĩa, và đấy có phải là thể loại quan 
điểm của bạn hay không?’, thì bạn cho tôi biết là: ‘Không, thưa 
bạn, tôi không hề có một thể loại quan điểm nào như thế cả’. Khi 
nêu lên với bạn: ‘Vậy thì vũ trụ không trường tồn’...,...‘Vũ trụ có 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học66

giới hạn...’, ‘Vũ trụ là vô biên...’, ‘Linh hồn (soul) và thân thể 
(body) là cùng một thứ...’,... ‘Linh hồn là một thứ, thân thể là một 
thứ khác...’, ... ‘Sau khi chết, một vị Tathāgata còn hiện hữu...’, 
... ‘Sau khi chết, một vị Tathāgata không còn hiện hữu’..., ... ‘Sau 
khi chết, một vị Tathāgata còn hiện hữu, nhưng cũng không hiện 
hữu’..., ... ‘Sau khi chết, một vị Tathāgata không còn hiện hữu, 
nhưng cũng không phải là không còn hiện hữu’. Duy nhất chỉ có 
điều đó là đúng, ngoài ra bất cứ một thứ gì khác đều vô nghĩa. 
Đấy có phải là thể loại quan điểm của bạn hay không?’, thì bạn 
cho tôi biết là: ‘Không, thưa bạn, tôi không hề có một thể loại 
quan điểm nào như thế cả’. Thế nhưng khi nêu lên với bạn: ‘Vậy 
thì trong trường hợp đó, có phải là bạn không hiểu gì cả, cũng 
không trông thấy gì cả hay sao?’ thì bạn lại trả lời: ‘Thưa bạn, 
không đúng là như vậy. Nêu lên như vậy không có nghĩa là tôi 
không hiểu gì cả, cũng không trông thấy gì cả. Tôi hiểu. Tôi trông 
thấy’. Vậy thì bây giờ phải hiểu ý nghĩa của câu phát biểu ấy [của 
bạn] như thế nào?”.     

“[Câu nói] ‘Vũ trụ là vô tận, chỉ có điều đó là đúng, ngoài 
ra tất cả mọi thứ khác đều vô nghĩa’, [thật ra] chỉ [đơn thuần] 
là một quan điểm mà thôi. ‘Vũ trụ không vô tận...’, ... ‘Vũ trụ có 
giới hạn...’, ... ‘Vũ trụ vô biên...’, ... ‘Linh hồn và thân thể là cùng 
một thứ...’, ... ‘Linh hồn là một thứ, thân thể là một thứ khác...’,... 
‘Sau khi chết, một vị Tathāgata còn hiện hữu...’, ... ‘Sau khi chết, 
một vị Tathāgata không còn hiện hữu...’, ... ‘Sau khi chết một vị 
Tathāgata còn hiện hữu, nhưng cũng không còn hiện hữu...’ ... ‘Sau 
khi chết, một vị Tathāgata không còn hiện hữu, nhưng cũng không 
phải là không còn hiện hữu. Duy nhất chỉ có điều đó là thật, ngoài 
ra tất cả mọi thứ khác đều vô nghĩa’, [thật ra các câu ấy] chỉ 
[đơn giản] là các quan điểm mà thôi. Đấy chỉ là phạm vi (khuôn 
khổ, lãnh vực) của các quan điểm, với tư cách là các quan điểm 
(view-stances/ tư thế, vai trò hay khuôn khổ của các quan điểm), 
sự ám ảnh của các quan điểm, nguyên nhân làm phát sinh ra các 
quan điểm, sự bật rễ của các quan điểm: đấy là cách mà tôi hiểu. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 67

Đấy là cách mà tôi trông thấy. Khi đã hiểu được điều đó, thì tôi 
có thể bảo rằng là ‘tôi hiểu’. Khi trông thấy được điều đó, thì tôi 
có thể bảo rằng là ‘tôi trông thấy’. Vì vậy tại sao lại bảo rằng: ‘tôi 
không hiểu, tôi không thấy?’. Tôi hiểu. Tôi trông thấy”.

“Thưa bạn, tên của bạn là gì? Những người suốt đời đồng tu 
với bạn gọi bạn là gì?”.

“Thưa bạn, tên tôi là Ānanda, và đấy cũng là tên gọi mà những 
người suốt đời cùng đồng tu với tôi đã gọi tôi”.

“Thế à? Tôi vừa được hàn huyên với một vị thầy vĩ đại mà nào 
tôi có biết vị ấy là Ngài Ānanda đâu? Nếu tôi biết trước được vị 
ấy là Ngài Ānanda thì nào tôi có dám ăn nói ngược ngạo (cross-
examinded/ phản biện) như thế với vị ấy đâu. Thưa Ngài Ānanda, 
xin Ngài hãy thứ lỗi cho tôi”.

Vài lời ghi chú
Như đã nói đến trên đây hai bài giảng Uttiya Sutta/ Bài giảng 

cho vị Uttiya (AN. 10.95) và bài giảng Kokanuda Sutta/ Bài giảng 
cho vị Kokanuda (AN 10.96) gần như hoàn toàn tương tự trên 
phương diện nội dung, thế nhưng các nhân vật thì khác, và nhất 
là được giảng trong hai khung cảnh không gian và thời gian khác 
nhau. Bài giảng cho vị Uttiya được giảng tại một nơi gần thủ đô 
Sāvatthī (Xá Vệ) của đế quốc Kosala (Kiêu-tát-la), và do chính 
Đức Phật thuyết giảng, trái lại bài giảng cho vị Kokanuda thì 
lại được giảng trong vùng ngoại ô của thủ đô Rājagaha (Vương 
Xá) của đế quốc Magadha (Ma-kiệt-đà), và người thuyết giảng là 
Ānanda, một vị đệ tử thân cận của Đức Phật. 

Vua của đế quốc Kosala là Pasenadi, vua của đế quốc Magadha 
là Bimbisāra, cả hai đều là đệ tử trung kiên và thành tín của 
Đức Phật. Thế nhưng trên dòng lịch sử, chiến tranh tiếp diễn 
triền miên giữa hai đế quốc, điều này cho thấy ngoài thiện tâm 
và tín ngưỡng của hai vị vua, còn có các động lực khác mạnh 
hơn và rộng lớn hơn chi phối họ, đưa đến các cuộc xung đột 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học68

và chiến tranh giữa họ với nhau. Hai bài giảng trên đây diễn ra 
trong khung cảnh biến động triền miên đó, trước khi đế quốc 
Kosala bị đế quốc Magadha sáp nhập, tạo ra một đế quốc rộng 
lớn, chiếm gần toàn bộ phía Đông của châu thổ sông Hằng. Hai 
bài giảng trên đây, trong khung cảnh biến động thường xuyên 
đó, nói lên một sự khắc khoải thật ray rứt trong tâm trí của cả 
hai vị tu hành Uttiya và Kokanuda: ‘vũ trụ thường hằng hay hữu 
hạn?’. Sự khắc khoải đó phải chăng cũng phản ảnh một sự mong 
cầu kín đáo của họ được hòa nhập và an trú trong một vũ trụ 
thường hằng, trong Linh hồn to lớn của vũ trụ, chủ xướng bởi 
các giáo phái mà họ đang bước theo? Thế nhưng sự biến động 
của thế giới hiện tượng nào có bao giờ dừng lại đâu. Nơi triều 
đình của đế quốc Magadha, vị vua Bimbisāra (Tần-bà Sa-la) bị 
chính người con trai của mình là Ajātasattu (A-xà-thế) giết chết 
để cướp ngôi, và sau đó thì vị vua mới này cũng đã hối cải và bước 
theo Dhamma của Đức Phật, thế nhưng lại có xu hướng gần với 
một đường hướng tu tập mang nhiều khía cạnh cực đoan, chủ 
trương bởi một người tỳ-kheo chống lại Đức Phật là Devadatta 
(Đề-bà Đạt-đa). 

Hai bài giảng trên đây cũng đã được diễn ra trong hai giai 
đoạn lịch sử khác nhau, bài giảng thứ nhất do chính do Đức 
Phật thuyết giảng tại đế quốc Kosala, và bài giảng thứ hai là do vị 
Ānanda thuyết giảng trong đế quốc Magadha, và khi đó thì Đức 
Phật cũng đã trọng tuổi.

Ngoài ra cũng còn có một điểm đáng lưu ý khác là hai bài 
giảng này diễn ra trong một bầu không khí thân thiện và hài 
hòa giữa các trào lưu tín ngưỡng vào thời bấy giờ. Những người 
tu hành cùng thảo luận với nhau dù họ bước theo các đường 
hướng khác nhau. Vị Uttiya tu tập theo tín ngưỡng Bà-la-môn, 
vị Kokanuda bước theo giáo phái Paribbājaka, vị Ānanda là đệ tử 
của Đức Phật. Phương cách tu tập khá giống nhau: Cách ly gia 
đình, sống bằng cách khất thực, lang thang không nhà, tách ra 
khỏi xã hội. Đối với người thế tục thì họ cấp dưỡng miếng ăn cho 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 69

người tu hành, và từ đô thị đến thôn làng, nơi nào cũng dành 
ra một khoảng đất trống hoặc một khu rừng thưa dùng làm nơi 
nghỉ chân hoặc tạm trú cho những người tu hành du thực thuộc 
tất cả mọi trào lưu tín ngưỡng. Ngày nay, chúng ta có những 
nơi thờ phượng to lớn, nguy nga, cầu kỳ, tạo ra một khung cảnh 
thiêng liêng. Điều đó phải chăng cũng có thể khiến tạo ra một 
sự mê hoặc nào đó đối với người tu hành và cả những người thế 
tục. Điều đáng lưu ý sau hết là dường như trong châu thổ sông 
Hằng vào thời bấy giờ, không hề xảy ra các cuộc chiến tranh tôn 
giáo, cũng không có tình trạng khép mình một cách cực đoan 
vào giáo lý của một vị sáng lập tín ngưỡng nào cả.

Tóm lại, những gì nêu lên trên đây là một thí dụ điển hình 
nhằm mục đích học hỏi nghiêm chỉnh hơn các bài thuyết giảng 
của Đức Phật, có nghĩa là trước hết phải đặt bài giảng vào khung 
cảnh không gian và thời gian của nó để tìm hiểu ý nghĩa sâu sắc 
phù hợp với khung cảnh xã hội vào thời bấy giờ, và sau đó là để 
khám phá ra các giá trị vượt không gian và thời gian hàm chứa 
trong bài giảng, phù hợp với xã hội và con người ngày nay. Nếu 
chỉ biết nhìn vào Dhamma của Đức Phật xuyên qua Phật giáo 
Hán ngữ trong bối cảnh cảnh lịch sử, xã hội và văn hóa Trung 
quốc đã từ ngàn năm, thì quả là một điều đáng tiếc. 

Tiếp theo dưới đây, chúng ta lại nêu lên một bài giảng khác 
mang tựa Bài giảng về Thế giới/ Loka Sutta - SN 35.82. Chữ Thế 
giới/ Loka, tựa của bài giảng, mang ý nghĩa rất rộng, do đó chữ 
Loka trong trường hợp này có thể hiểu là Vũ trụ/ Cosmos. Nội 
dung của bài giảng cho thấy một số quan điểm liên hệ với Bài 
giảng về cội nguồn của mọi hiện tượng/ Mūla Sutta - AN 10.58, đã 
được trích dẫn trên đây, thế nhưng hai bài giảng lại được xếp vào 
hai tập kinh điển khác nhau: Bài giảng về thế giới/ Loka Sutta 
trong Saṃyutta Nikāya/ Tương Ưng Bộ Kinh, và Bài giảng về cội 
nguồn của mọi hiện tượng/ Mūla Sutta trong Aṅguttara Nikāya/ 
Tăng Chi Bộ Kinh. Dưới đây là Bài giảng về Thế giới/ Loka Sutta 
trong Saṃyutta Nikāya:



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học70

Bài giảng về thế giới
Loka Sutta - SN 35.82

(Dựa theo các bản dịch tiếng Anh của Thanissaro Bhikkhu, Bhikkhu 
Sujto, Bhikkhu Bodhi, Piya Tan và bản tiếng Pháp của Rémy) 

[Một hôm] có một người tỳ-kheo tìm gặp Đấng Thế Tôn, khi 
gặp Ngài thì vái chào và ngồi sang một bên. Sau khi an tọa thì 
người tỳ-kheo nói lên với Đấng Thế Tôn như sau: ‘Ồ, Thế giới! Ồ, 
Thế giới! (Loka! Loka!/ Vũ trụ!, Vũ trụ!), người ta thường thốt lên 
như thế. Vậy thì thưa Thế Tôn, phải hiểu ý nghĩa của chữ ‘Thế giới’ 
(Vũ trụ) như thế nào’?".

“Này tỳ-kheo, cho đến khi nào nó chưa tan biến (tiếng Pali là 
lujjati/ desintegrate/ tan rã, phân hóa) thì nó vẫn còn được gọi là 
‘Thế giới’ (là Vũ trụ). Thế nhưng cái gì tan biến? 

Mắt tan biến, hình tướng tan biến, tri thức thị giác (eye-
consciousness/ sự nhận thức hay nhận biết qua trung gian của 
mắt) tan biến, sự tiếp xúc với mắt (eye-contact/ sự tiếp của mắt 
với các đối tượng của nó từ bên ngoài) tan biến, và tất cả những 
gì phát sinh bằng cách lệ thuộc (in dependence) vào sự tiếp xúc 
của mắt – [đưa đến] các cảm nhận thích thú, khổ đau, không-
thích-thú cũng không-khổ-đau [phát sinh từ thị giác] – cũng sẽ tan 
biến hết. 

“Tai tan biến, âm thanh tan biến, tri thức thính giác tan biến, 
sự tiếp xúc của tri thức thính giác tan biến, và tất cả những gì 
phát sinh bằng cách lệ thuộc vào sự tiếp xúc của thính giác – 
[đưa đến] các cảm nhận thích thú, khổ đau, không-thích-thú cũng 
không-khổ-đau – cũng sẽ tan biến hết.

“Mũi tan biết, mùi tan biến, tri thức khứu giác tan biến, sự tiếp 
xúc của khứu giác tan biến, và tất cả những gì phát sinh bằng 
cách lệ thuộc vào sự tiếp xúc của khứu giác – [đưa đến] các cảm 
nhận thích thú, khổ đau, không-thích-thú cũng không-khổ-đau – 
cũng sẽ tan biến hết.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 71

“Lưỡi tan biến, vị giác tan biến, tri thức vị giác tan biến, sự 
tiếp xúc của vị giác tan biến, và tất cả những gì phát sinh bằng 
cách lệ thuộc vào sự tiếp xúc của vị giác – [đưa đến] các cảm 
nhận thích thú, khổ đau, không-thích-thú cũng không-khổ-đau – 
cũng sẽ tan biến hết. 

“Thân thể tan biến, các sự cảm nhận trên thân thể tan biến, tri 
thức xúc giác tan biến, sự tiếp xúc của xúc giác tan biến, và tất 
cả những gì phát sinh bằng cách lệ thuộc vào sự tiếp xúc của xúc 
giác – [đưa đến] các cảm nhận thích thú, khổ đau, không-thích-
thú cũng không-khổ-đau – cũng sẽ tan biến hết.

“Tâm thần (tri thức) tan biến, các hiện tượng tâm thần (các 
ý nghĩ, xúc cảm, tác ý…) tan biến, tri thức tâm thần tan biến, sự 
tiếp xúc tâm thần tan biến, và tất cả những gì phát sinh bằng cách 
lệ thuộc vào sự tiếp xúc tâm thần – [đưa đến] các cảm nhận thích 
thú, khổ đau, không-thích-thú cũng không-khổ-đau – cũng sẽ tan 
biến hết.

“Chính vì vậy nên người ta gọi nó là ‘Thế giới’”.

Vài lời ghi chú 

Sự hiện hữu của thế giới lệ thuộc vào khả năng cảm nhận của 
lục giác gồm ngũ giác và tâm thần. Đối với một người khiếm thị 
chẳng hạn, thì thế giới sẽ mất hết hình tướng, ánh sáng và màu 
sắc; đối với một người lãng tai mất hết khả năng thính giác, thì 
thế giới sẽ chìm sâu vào một sự yên lặng mênh mông… Nếu các 
khả năng của toàn thể lục giác hoàn toàn tan biến hết, thì cái 
thế giới do mỗi cá thể tự tạo ra cho mình cũng sẽ tan biến hết. 

Bài giảng tuy ngắn nhưng rất súc tích. Thế giới là một sự tạo 
tác (Saṅkhāraloka), hiện lên qua trung gian của lục giác và sẽ 
tan biến với sự tan biến của lục giác. Thế giới mà chúng ta nhận 
biết và hình dung xuyên qua lục giác của mình mật thiết liên 
hệ và tương quan với hậu quả phát sinh từ hành động (kamma/ 
nghiệp) của mình trong quá khứ và cả môi trường trong khung 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học72

cảnh của không gian hiện tại. Qua một góc nhìn khác thì cái thế 
giới đó, do mình tạo ra cho mình, và mặc dù nó liên hệ, tương 
quan và tương tác với thế giới vật lý trong không gian, thế nhưng 
thật ra chỉ là một thế giới phù du và ảo giác, một thế giới của nội 
tâm, nó sẽ tan biến khi lục giác tan biến. Tóm lại, thế giới tạo ra 
bởi lục giác và thế giới trong không gian, cả hai luôn trong tình 
trạng chuyển động, đổi thay và tan biến. Bám víu vào thế giới, 
lăn mình vào thế giới thì cũng chẳng khác gì như đuổi bắt ảo 
giác, bị cuốn trôi bởi ảo giác. Hãy cứ nhìn vào sự sinh hoạt của 
chúng ta xem sao? Chẳng phải hầu hết chúng ta đang chạy theo 
thế giới, đuổi bắt thế giới, tham gia vào sự chuyển động của thế 
giới, để cùng cuồng quay với thế giới, hăng say và náo nhiệt, hay 
sao?  Bài giảng trên đây do đó có thể được xem là một chủ đề 
thiền định giúp chúng ta nhận thấy bản chất của thế giới cùng 
thái độ và cung cách hành xử của mình đối với thế giới. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 73

Xuân TỰ LỰC 
		      & THA LỰC

										        
MINH NGỌC

Có người hỏi tôi đạo Phật có tha lực không? Xin thưa 
là có.

Lại có người hỏi tôi, sao đức Phật dạy tất cả mọi người 
hãy tự mình thắp đuốc lên mà đi, tức chỉ nhờ tự lực mà thôi? 
Xin trả lời Tự lực là chính, Tha lực là phụ. Dù là phụ nhưng cũng 
quan trọng, cũng không thể thiếu. Tuy nhiên, chúng ta cần phải 
hiểu tha lực theo đạo Phật nghĩa là gì. 

Tha lực nghĩa là nhờ một sức lực khác, ngoài bản thân mình, 
hỗ trợ sức lực của mình thêm mạnh mẽ hơn. Như vậy, tha lực chỉ 
là một duyên tăng thượng giúp cho chính nhân bản thân được 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học74

phát triển đúng mức, đúng chuẩn, mà nó không thể quyết định, 
nếu bản thân thiếu hoặc không có tự lực. Chúng ta rất cần thầy 
hay, bạn tốt, pháp chánh, đạo ngay lắm chứ! Và còn rất nhiều 
những trợ duyên từ gia đình, xã hội, hoàn cảnh lắm chứ! Đó 
chính là tha lực.

Ví như một người biết bơi, nhờ nước xuôi, gió thuận mà bơi 
được nhanh đến bờ; nếu người đó không bơi, hoặc không biết 
bơi liệu có nhờ sức gió, sức nước được đến bờ kia không?

Tâm Kinh Bát Nhã có câu thần chú: “Gate gate paragate 
parasamgate bodhi svha… Qua rồi, qua rồi, qua bờ rồi, qua bờ 
hết rồi, giác ngộ rồi, vậy đó”. Làm sao để qua bờ? Nếu như chúng 
ta không tự hành thâm Bát nhã! Bát nhã là tha lực, hành thâm 
là tự lực! Chúng ta cứ ngồi trên bờ mà tụng chú cho đến thịt nát 
xương tan, cũng không thể nào đến bờ bên kia!

Chợt nghĩ đến hàng năm các chùa theo truyền thống Phật 
giáo Bắc tông, có rất nhiều ngày vía. Như ngày vía Phật A Di Đà, 
Bồ tát Quán Thế Âm, những ngày Pháp hội lễ Dược Sư, những 
lễ hội Kỳ an đầu năm, Kỳ siêu bạt độ vong linh tháng 7 Vu Lan… 
đều là những thắng duyên trợ giúp nhắc nhở bản thân phải nỗ 
lực giữ gìn Ngũ giới, Thập thiện và mở lòng từ bi đến tất cả mọi 
loài, đừng hiểu lầm là để van xin, lạy lục cầu nguyện tha lực của 
các vị đó cứu giúp. Những lời Phật dạy giúp chúng ta chuyển hóa 
thân tâm, nhận thức và hành động, đó chính là tha lực. Vô ích, 
nếu như chúng ta không nỗ lực chính mình mà chỉ trông chờ các 
Ngài thùy từ gia hộ ban phát như những vị thần linh. Hoàn toàn 
không thể có điều đó.

Tôi tin rằng chư Phật, Bồ tát có quyền năng, thần thông, 
nhưng tôi không tin các Ngài dùng những thứ đó để cứu chúng 
sinh. Vì nếu vậy, tại sao có quá nhiều người bệnh, người chết 
hàng loạt thảm thương vì thiên tai, động đất, sóng thần, bão lũ, 
dịch bệnh, chiến tranh… trên trái đất này? Quyền năng và lòng 
từ bi các Ngài để đâu? Vì thế, theo tôi mọi sự cầu nguyện sẽ vô 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 75

ích khi con người không biết dựa vào tha lực chính là những lời 
chư Phật, Bồ tát, thánh hiền đã dạy để làm theo; mà chỉ tạo quá 
nhiều nghiệp bất thiện! Nghiệp nhân xấu phải nhận chịu lấy quả 
báo xấu! Không phải trời nào ban tai, mà chính do con người gây 
họa. Không phải thiên tai mà chính là nhân tai. Chư Phật, Bồ tát 
cũng đành lặng nhìn với ánh mắt “Như thị” mà thôi!

Ngày vía Bồ tát Quán Thế Âm có 3 ngày 19/2, 19/6, 19/9 âm 
lịch trong năm, có nơi lạy Ngũ bách danh, có nơi tụng kinh cả ngày. 
Sẽ có ích lợi gì, khi chúng ta không biết lắng nghe tiếng lòng mầu 
nhiệm - “Phản văn văn tự tính của Quán Thế Âm” - để thấu hiểu 
những nỗi khổ do lửa sân si đốt cháy, bão lũ tham dục nhấn chìm 
tự thân, mà vẫn sống ích kỷ, vì lợi bản thân, hủy phá môi trường; 
không thương yêu giúp đỡ mọi người chung sống, “sống chết mặc 
bây, tiền thầy bỏ túi”, không biết cảm thông thấu hiểu sẻ chia đến 
những mảnh đời chúng sanh bất hạnh trong ta và quanh ta; đồng 
thời soi chiếu những thói hư tật xấu của chính mình để sửa đổi. 
Thiết nghĩ, cho dù Phật, Bồ tát vô lượng từ bi lắm cũng chẳng độ 
cho. Các Ngài từ bi luôn có trí tuệ, không thể cứu giúp cho những 
kẻ vô cảm, vô tình, vô nhân tính… một hạng Nhất xiển đề sẵn sàng 
bán rẻ lương tâm, cho đến bán luôn cả thần thánh!

Ngày hội Dược Sư, với 7 vị Phật giống nhau - Dược Sư Thất 
Khu - cùng ở một phương Đông là nhắc nhở mọi người hãy thức 
tỉnh và sáng rỡ như mặt trời xuất hiện phương Đông, xóa tan 
màn đêm vô minh dày đặc đã qua, mà hãy làm “Một người thầy 
thuốc sáng suốt của chính mình”. Câu hỏi đặt ra, tại sao không 
là 8, 9 hoặc 5 hay 6 Phật Dược Sư mà là 7? 

Chúng ta liên tưởng đến Thất đại: Địa, thủy, hỏa, phong, 
không, kiến, thức, mà kinh Lăng Nghiêm đã nói, đó chính là 7 
yếu tố hình thành nên thân tâm hữu tình chúng sinh, cũng là 7 
ông Phật Dược Sư. Phải cung kính cúng dường chu đáo và bình 
đẳng để 7 ông Phật Dược Sư này cùng đề huề ngồi chung với nhau 
mà không “trách cứ” lẫn nhau rằng: Khu vực của tôi chúng sanh 
cang cường khó độ quá! Cúng dường Phật Dược Sư cũng là quan 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học76

tâm, cung dưỡng cho gân cốt (Địa đại) chắc khỏe; máu huyết 
(Thủy đại) lưu thông không dính mỡ, không dư đường, không 
huyết ứ, xơ vữa…; thân nhiệt (Hỏa đại) không hàn không nhiệt 
quá; buồng phổi (Phong đại) sạch khỏe không nhiễm bẩn bởi 
khói thuốc, bụi dơ; các lỗ chân lông (Không đại) thông thoáng 
không bít tắc; kiến giải (Kiến đại) nhận thức không lệch lạc, tà 
kiến, biên kiến, kiến thủ… và mọi phân biệt (Thức đại) phải hiểu 
rõ ràng đúng sai, tà chánh, chơn ngụy… tánh tướng thể dụng 
của vạn pháp. Trong Kinh Dược Sư nói: Phải thường xuyên cúng 
dường 7 vị Phật Dược Sư, cũng chính là phải thường chăm sóc 
cung dưỡng 7 yếu tố chính trong mỗi người chúng ta. Nên nhớ 
cung dưỡng chứ không phải là dung dưỡng chúng!

Cung dưỡng bằng cách nào? Bằng bốn nguồn năng lượng 
sạch và an toàn, như lời Phật dạy, đó là Đoàn thực, Xúc thực, 
Thức thực và Tư niệm thực. Bốn loại thức ăn này không những 
trị được bệnh thân, tâm, mà còn phòng bệnh hữu hiệu nhất! 
Thân có mối liên hệ đặc biệt với tâm, không tách rời tâm. Danh 
và sắc. Sắc và thọ, tưởng, hành, thức như một gia đình. Tuệ Tỉnh 
bậc danh y nước Việt Nam có một câu nói bất hủ về y thuật trị 
liệu cả thân và tâm: “Bế tinh, dưỡng khí, tồn thần/ Thanh tâm, 
quả dục, thủ chân, luyện hình”. Bảy điều kiện tất yếu này phải 
chăng cũng là bảy vị Phật Dược Sư, phải nên cúng dường mãi 
mãi, thì thọ mạng sẽ được diên trường.

Đức Phật chúng ta vốn được xưng tụng là Y vương, giới thiệu 
thêm đức Phật Dược Sư cùng là thầy thuốc để cùng nhau chữa 
bệnh cho chúng sanh. Các Ngài cho thuốc Bát Chánh Đạo, Thất 
Bồ Đề Phận, để chữa trị phiền não Bát phong, Thất tình… Lại 
cho thêm Ngũ giới, Thập thiện để khống chế tham, sân, si, mạn, 
nghi, Ngũ cái, Thập triền, Thập sử hoành hành phá hoại thân 
tâm. Lại cho thêm Tứ niệm xứ như liều thuốc bổ, để bồi dưỡng 
bát thức phát triển lên thành tứ trí ở tương lai xây dựng một 
hạnh phúc hoàn toàn đại viên: Thân khỏe tâm an. Các Ngài đã 
cho chúng ta các tha lực đó! Nhiều lắm rồi, còn cầu xin gì nữa!



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 77

Ngày Rằm tháng 7 Vu lan để nhắc nhở chúng ta bổn phận làm 
con, như trong kinh Thi Ca La Việt, kinh Lễ Sáu Phương, theo 
đó mà thực hành đối với song thân hiện tiền; còn muốn báo ân, 
siêu tiến cho cha mẹ quá vãng hiện không biết ở cõi nào, được 
chuyển đến cảnh giới tốt đẹp hơn, chỉ cách duy nhất là bản thân 
sống tốt, hành thiện, bố thí tạo phước hồi hướng, và ngay cả 
việc cúng dường chư Tăng cũng chỉ là kết duyên “hùn phước” 
tạo thêm nguồn năng lượng lành, trợ duyên mạnh, tác động đến 
người mất, nhưng với điều kiện chính bản thân người mất có 
tiếp nhận, hoặc được tiếp nhận và phát tâm chuyển hóa nghiệp 
quả hay không. Mọi sự khóc lóc, than thở, rầu rỉ van xin Bồ tát 
Địa Tạng chấn tích trượng phá toang cửa ngục, chỉ là nặng hình 
thức tín ngưỡng. Nếu cứ mê mờ câu nệ việc cúng kiếng lễ lạt đó, 
khác nào trong kinh Thi Ca La Việt, anh Thiện Sanh chỉ biết cắm 
đầu lạy lục sáu phương theo lời cha dạy lúc còn sống, mà chẳng 
biết ý nghĩa và ứng dụng trong đời sống thực tiễn hàng ngày.

Ngày vía Phật A Di Đà vào dịp cuối năm 17/11 âm lịch, các đạo 
tràng rầm rộ tổ chức niệm Phật râm ran suốt ngày suốt đêm, có nơi 
cả bảy ngày, bảy đêm lễ lạy với lòng thành kính vô hạn nguyện sanh 
về thế giới Cực Lạc; nếu chỉ có nguyện và tin mà không có hành, 
thì không thể nào hưởng được cái “tha lực” từ Phật. Pháp môn 
Tịnh Độ chú trọng ở Tín-Hành-Nguyện, theo tôi Hành là chính. Vì 
sao? Vì hành là thực hành những lời Phật dạy. Hành thế nào? Hành 
cái gì? Như trong Kinh A Di Đà đã nói: Phải biết tích chứa thiện 
căn, phước đức thật lớn, và hành trì niệm Phật, nhớ Phật, đến nhất 
tâm bất loạn. Tích chứa thiện căn là thân tự lực; niệm Phật, nhớ 
Phật đến nhất tâm bất loạn là tâm tự lực. Thiện hạnh, thiện giới 
kết hợp với 48 thiện nguyện của Tỳ kheo Pháp Tạng lúc chưa thành 
Phật A Di Đà là tha lực. Nhờ tự lực thực hành theo tha lực là lời 
Phật dạy mà thành tựu kết quả vãng sanh Cực Lạc.

Kinh Lăng Nghiêm, phẩm Viên Thông Đại Thế Chí Bồ tát đã 
dạy: “Phải tịnh tiệm liên tục, thu nhiếp sáu căn”, chưa kể còn phải 
thực hành 37 phẩm trợ đạo như Phật, ngõ hầu mới được vãng 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học78

sanh! Nếu có Tin và Hành tốt, thì dù không Nguyện, không cầu, 
không xin, vẫn được Phật và Thánh chúng “đón mời” sang cõi 
Cực Lạc. Vì sao? Vì là một người tốt, thì “tiếng tốt đồn xa…” như 
vang theo tiếng, bóng theo hình. Tay Phật A Di Đà còn xa lắm! 
Nếu chúng ta chỉ biết Tin, Nguyện mà không có Hành. Cõi Cực 
Lạc chỉ dành cho ai biết sống tốt, hành thiện hoặc chí ít cũng 
biết nỗ lực bản thân thực tập hướng đến đời sống thiện, chứ 
không phải chỉ trông chờ vào bàn tay của ai đó thương tình cứu 
vớt hay kỳ siêu giúp dùm.

Đầu Xuân với nhiều lời chúc tụng có cánh, nhiều lời cầu xin 
trên mây, lễ lộc rẫy đầy mặt đất… người Phật tử chúng ta phải 
luôn luôn đề cao cảnh giác trước những cám dỗ của thiên ma 
biến tà thành chánh, lộng giả thành chơn, xúi mình vào trong 
mê tín, biến tha lực thuần chính của chư Phật, Bồ tát thành tha 
lực thần quyền, thần bí, thần linh... Vì trong kinh Phật cũng 
thường nói, cõi này là cõi Ngũ thú tạp cư địa, cho nên thiên 
thần và thiên ma, quỷ dữ và thánh hiền sống chung với người là 
chuyện bình thường! Hãy sáng suốt đừng biến mình thành nô lệ 
thần linh, cũng như nô lệ bản ngã của mình, đắm chìm trong dục 
vọng nhỏ nhen. Đạo Phật không bao giờ có sự ban phát thưởng 
phạt của thần quyền, thần năng, thần linh, mà luôn luôn đề cao 
tinh thần “tự mình là chỗ dựa, là hòn đảo của chính mình”. Hãy 
luôn luôn kỳ an cho chính mình bằng sự mãi mãi trân trọng lau 
chùi viên ngọc lưu ly sáng chói của đức Phật Dược Sư với lời Phật 
dạy, đó là giữ gìn Ngũ giới, Thập thiện và cùng sống chan hòa với 
nhau bằng trái tim Từ Bi Hỷ Xả. 

Nhân dịp đầu Xuân, chúng ta cùng nhau chắp đóa sen tay, 
đốt nén nhang lòng: “Nguyện ngày an lành đêm an lành / Ngày 
đêm sáu thời đều an lành / Tất cả các thời đều an lành / Nguyện 
cho chư Phật thường gia hộ” xem như là một lời nhắc nhở: Tha 
lực chính là tự lực và tự lực chính là tha lực mầu nhiệm không 
thể nghĩ bàn đó vậy! 

Xuân Bính Ngọ 2026



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 79

NGUYỄN AN BÌNH

Tôi về tìm khúc dân ca
Miên man dòng nước phù sa trổ đòng
Cánh cò bay giữa mênh mông
Chở bao điệu lý qua sông cuối mùa.

Cò đừng cõng nắng trong mưa
Đường xa bóng núi chiều xưa lạc loài
Xuân còn ở phía chân trời
Có mang hơi ấm tình người hoài hương.

Cò còn mỏi cánh tha phương
Chênh chao lạc giữa trùng dương ngút ngàn
Quê mình nắng đục mưa trong
Cuối năm vạn thọ vàng bông lúc nào.

Có còn nhịp võng ca dao
Lời ru ngày cũ ngọt ngào trang thơ
Sông ơi nhớ đợi chuyến đò
Khúc dân ca ngọt cánh cò mùa xuân. 

Cánh cò mùa xuân



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học80

Mùa xuân, 
NGHĨ VỀ 
XÃ HỘI TỊNH ĐỘ 
GIỮA NHÂN GIAN

NGUYÊN CẨN

Từ ngàn xưa, con người đã mơ ước về một xã hội hay 
một thế giới lý tưởng, một chế độ chính trị và xã 
hội mà họ tin rằng sẽ giúp cho con người được no 

ấm và hạnh phúc. Thomas Moore, nhà văn Anh đã viết “Utopia” 
(1516) mô tả một xã hội tuyệt vời trên hòn đảo giả tưởng, hoàn 
hảo và công bằng, từ đó đặt ra một khái niệm về một nơi chốn 
không có thật, nhưng đáng mơ tưởng... Những giải pháp cho 
mọi vấn nạn nhân gian trong Utopia có thể là ngây thơ, là không 
tưởng, nhưng những ước mơ và nền tảng tư tưởng của nó thật sự 
làm kinh ngạc và xúc động lòng người. Thế giới phương Tây gọi 
nó là "cuốn sách nhỏ vĩ đại". Chữ Utopia đã trở thành một danh 
từ trong ngôn ngữ của rất nhiều nước trên thế giới, đứng tên 
cho cái mơ ước và cũng là niềm thất vọng triền miên của nhân 
loại trên con đường tự hoàn thiện mình.

Con người từng thao thức về khu vườn Eden của thuở tạo 
thiên lập địa. Vườn Địa đàng, nơi đó mọi sự đều được dựng nên 
thật tốt đẹp, và tất cả sự tốt đẹp đó đều dành cho con người…



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 81

Thế nhưng, trải qua dòng lịch sử của nhân loại, chính con 
người lại phá đi sự tốt đẹp đó bằng những cách đầu độc mặt đất 
này để chạy theo lợi nhuận, theo lợi ích cá nhân. Đất Mẹ ngày 
càng khô cằn, nguồn nước sạch ngày càng cạn kiệt; cây trái, 
thực phẩm ngày càng mang nhiều hóa chất độc hại…

Hòn đảo Utopia là một hòn đảo được cai trị bởi chế độ cộng 
hòa nơi tư hữu không tồn tại. “Utopia” đại diện cho mơ ước và 
cũng là niềm thất vọng triền miên của nhân loại trên con đường 
tự hoàn thiện mình. Ở “Utopia”, bạo lực, đổ máu và những thói 
xấu dường như không tồn tại. Ở đấy, mọi sản phẩm lao động đều 
được phân phối đồng đều, mọi thứ đều sẵn sàng thừa thãi, chẳng 
ai lấy nhiều hơn mức cần thiết, chẳng ai muốn tích trữ khi biết 
rằng sẽ không bao giờ thiếu thốn. Họ coi khinh vàng bạc, dùng 
vàng bạc để làm gông xích cho tù nhân, dùng ngọc trai châu báu 
để làm trang sức cho trẻ con mẫu giáo. Cuộc sống ở “Utopia”, 
người dân biết thế nào là đủ. Mọi người sống với nhau bình đẳng, 
không có giàu nghèo, mọi của cải đều thuộc sở hữu cộng đồng, 
tất cả cùng lao động và cùng hưởng hạnh phúc, cùng tìm kiếm 
khoái lạc. 

Thế nhưng, tác giả cũng như nhiều người khác cho rằng lòng 
tham đã hủy hoại tất cả và cái thế giới ấy chỉ có “trong mơ”!

Điều kiện cần và đủ về xã hội hài hòa
Xã hội vốn mang nghĩa hài hòa. Với Tây phương là société, 

society từ tiếng La tinh socius, có nghĩa companion, bạn cùng 
sống, bạn đồng hành.

Ước mơ và thực hiện của Khổng Tử là đi từ xã hội tiểu khang 
đến xã hội đại đồng. Có nền văn hóa, tôn giáo thực sự nào không 
nhắm đến việc thực hiện điều đó?

Nói theo Nguyễn Thế Đăng “Vậy thì xã hội hài hòa là gì? 
Trước hết, là sự hài hòa từng bộ môn. Chẳng hạn kinh tế phải 
tạo ra sự hài hòa trong chính nó: Hài hòa giữa thành thị với nông 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học82

thôn, hài hòa giữa giàu và nghèo, hài hòa với môi trường sinh 
thái, với địa lý tự nhiên, với tài nguyên. Hài hòa được như thế 
tức là kinh tế phát triển bền vững. Mỗi bộ môn cần có sự hài hòa 
trong chính ngành ấy.

Sự hài hòa căn bản và rộng lớn là sự hài hòa của ba lĩnh vực, 
ba phạm trù ở trên, thế giới vật lý (Địa), thế giới con người 
(Nhân), thế giới tâm linh (Thiên). Việc thực hiện sự hài hòa hợp 
nhất này đều do con người (Nhân) đảm nhiệm. Đây là sứ mệnh 
vinh quang của con người. Qua con người, Đất và Trời được hài 
hòa hợp nhất. Hay nói theo hệ thống Bát nhã của Phật giáo, qua 
con người, thế giới vật lý hay thế giới hiện tượng (sắc) được hài 
hòa và hợp nhất với thế giới bản thể (tánh Không). Hoàn thành 
được sứ mệnh ấy là hoàn thành được ý nghĩa của con người và 
cũng là hoàn thành ý nghĩa của vũ trụ” (https://thuvienhoasen.
org/a22157/xa-hoi-hai-hoa).

Khổng giáo và Lão giáo, kể cả trống đồng thời tiền sử ở Việt 
Nam, văn hóa Ấn với mục đích hài hòa và hợp nhất (đây là ý nghĩa 
chữ yoga), đều nhấn mạnh chữ Hòa, nghĩa là sự hài hòa của 3 
lĩnh vực Thiên, Địa, Nhân. Chính vì lý tưởng chung này mà Phật 
giáo Đại thừa dễ dàng đi vào vùng Đông Nam Á, đã trở thành cột 
trụ chính làm cho triết học và văn hóa bản địa phát triển rực rỡ. 
Bởi vì mục đích của Đại thừa là sự hòa hợp, hợp nhất của sinh tử 
và Niết bàn, của Sắc và Không, của con người chúng sinh và Phật 
tính, của đời và đạo. 

 Jefferson và sau này Hồ Chủ tịch trong những tuyên ngôn 
của mình đã khẳng định quyền mưu cầu hạnh phúc (the right to 
pursue happiness) là quyền do tạo hóa ban cho tất cả mọi người 
và họ đều bình đẳng về cơ hội. Thế nhưng, quyền ấy không phải 
từ trên trời rơi xuống mà phải được xây dựng trên những định 
chế, những khuôn khổ luật pháp công minh, trên nền tảng 
kinh tế xã hội phát triển, chứ không đơn thuần là những khẩu 
hiệu. Nói như Dasho Meghraj Gurung, “Quốc vương (Bhutan) 
tin tưởng rằng mục tiêu cuối cùng của chính quyền là vun đắp 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 83

hạnh phúc cho toàn dân. Chính xuất phát từ niềm tin này mà 
ngài đã khẳng định rằng “Tổng hạnh phúc quốc gia còn quan 
trọng hơn Tổng sản phẩm quốc gia (GNP), do hạnh phúc luôn 
được xem là ưu tiên hàng đầu trên cả sự phồn vinh kinh tế trong 
quá trình phát triển đất nước”. Nói như Chủ tịch Hồ Chí Minh: 
“Nước không sợ loạn, chỉ sợ lòng dân không yên. Nước không sợ 
nghèo, chỉ sợ chia không đều”. Muốn lòng dân yên, thì phải tạo 
cơ hội bình đẳng cho mọi người cùng góp phần xây nên hạnh 
phúc cho mọi người, trong đó có cả quan chức và nhân dân. 
Nói theo ngôn ngữ kinh văn thì: “Nội dung quốc độ ấy là thanh 
tịnh hay uế trược, tùy theo loại chúng sinh tồn tại trong đó… 
Vì lợi ích và sự an lạc của chúng sinh, Bồ tát cần làm sạch môi 
trường sống. Làm sạch môi trường sống là điều kiện tốt, thuận 
duyên để chúng sinh tu tập và phát triển thiện căn như là gốc 
rễ của an lạc. Nhưng không thể làm sạch môi trường sống nếu 
không làm sạch tâm tư của chúng sinh” (Tuệ Sỹ – Huyền thoại 
Duy-Ma-Cật). 

Cõi tịnh đâu xa 
Trước thềm xuân Bính Ngọ, chúng ta tự hỏi có thể thiết lập 

Tịnh độ giữa nhân gian không? 

 Theo Hòa thượng Thích Chơn Thiện, trong “Tư tưởng kinh 
A Di Đà”, “Cõi Cực Lạc trên là cõi nước lý tưởng của các bậc 
Thánh thể hiện ước mơ của người đời, của chúng sinh, trong 
sinh tử đầy ô trược, khổ đau. (…) Mặt khác nếu hiểu cảnh giới 
A Di Đà là cảnh giới của tâm thức thì hạnh phúc của chúng sinh 
Cực Lạc có thể tìm thấy ngay ở đời” (Thích Chơn Thiện (2010) 
Tư tưởng Kinh A Di Đà, Nxb Phương Đông). 

 Với một tâm hồn hiền thiện, có chính kiến trí tuệ thấy vô 
ngã tướng của các pháp, thì tâm thức sẽ đón nhận ngay trong 
hiện tại những nguồn cảm thọ thanh thoát của hỷ lạc. Người ấy 
nghe như đời này có nhạc và hoa, thấy và nghe vô ngã, vô thường 
khắp mọi nơi, ý thức rõ ràng chỉ có các hiện tượng mệnh danh 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học84

là khổ đau và ngay cả hiện tượng gọi là khổ đau, thì cũng chỉ là 
một nhóm nhân duyên và không có khổ đau thật. Hòa thượng đã 
phân tích 48 lời nguyện của Đức A Di Đà về việc thiết kế hay xây 
dựng Tịnh độ.

Xã hội đó, nói như Nguyễn Thế Đăng ở trên phải dựa trên nền 
tảng văn hóa vững chắc, văn minh cao, xã hội không có trộm cặp 
giặc giã, ác độc theo lời nguyện của Phật A Di Đà là không có ba 
đường dữ. 

Xã hội gồm những con người khỏe mạnh, vui tươi, đẹp đẽ 
(theo lời nguyện (LN) số 3: Nhân dân đều có sắc vàng) và sống 
thiện, an lạc và hạnh phúc (LN số 4: Không có ranh giới khu biệt 
giữa trời và người).

 Nhân dân biết tự giác để hướng thượng, học hỏi kinh nghiệm 
để hướng thượng (LN số 5: Nhân dân có túc mệnh thông).

Con người biết phát minh nhiều máy móc tinh vi có thể thu 
nhiếp hình ảnh từ những hành tinh xa xôi (LN số 6: Nhân dân có 
thiên nhãn thông).

Nhân dân sống thành thật, có lý tưởng phục vụ tập thể rõ 
ràng (LN số 7: Tha tâm trí). 

Họ có các phương tiện di chuyển nhanh chóng thuận lợi và 
hiện đại (LN số 8: Biết bay đi tự tại).

Họ có các máy móc truyền âm, ghi âm tốt và thiện xảo (LN số 
19: Nhân dân có thiên nhĩ thông – nghe xa như ý muốn).

Con người ở đó học hỏi nhiều, có kiến thức rộng (LN số 15 
và 19: Biện tài vô ngại, hiểu xa).

Tất cả có học hiểu và hành đạo giải thoát của Giới, Định, Tuệ 
(LN số 28: Tất cả thấy cây Bồ đề).

 Xứ sở sạch sẽ, vệ sinh, trật tự (LN số 31 và 32: Đất bằng 
phẳng, trong suốt như gươm, đầy hương thơm). 

Ăn mặc đầy đủ, đẹp đẽ (LN số 38; Y phục tự nhiên có). 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 85

Nhân dân hạnh phúc, sáng tạo và trí tuệ phát triển vô hạn 
(LN số 44 và 48). 

Về tư tưởng kiến thiết thế gian Tịnh Độ, Tiểu phẩm và đại 
phẩm Bát nhã có ghi các lời nguyện tương tự và cụ thể hơn các 
điều sau:

Nhân dân không phân biệt 4 giai cấp (LN số 12).

Trong nước tình trạng y tế tốt, ít người mắc bệnh (LN số 2). 

Hệ thống giáo dục, tổ chức xã hội vận hành tốt, kinh tế 
phồn vinh.

Tất cả học hỏi và sống với thái độ nhân bản, xóa bỏ động cơ 
tranh chấp tham, sân, si, tâm vị kỷ, biết sống vì hạnh phúc nhân 
dân, đi vào cõi Tịnh độ. Tịnh độ không phải chỉ là một cõi ở 
phương Tây mà còn là trạng thái tâm không vọng động.

Một xã hội kết nối, tương thông
Mùa xuân, người ta thường ngồi lại bên nhau, nói chuyện 

để hiểu nhau hơn, vì mùa xuân là mùa đoàn tụ. Chúng ta gặp 
gỡ những người thân yêu, bè bạn; con cái từ nhiều nơi, hay từ 
phương xa về, quây quần sum họp, bên mâm cơm, tách trà, ly 
rượu hàn huyên. Vậy mà trong thời đại internet này, chúng ta rất 
thường bắt gặp hình ảnh cha con, chồng vợ vào quán, hay ngồi 
trong nhà, đối diện nhau mà mạnh ai nấy quẹt “iphone”, “ipad”, 
chả nói với nhau câu nào (!)Vậy làm sao kết nối yêu thương? 

Nói theo Thiền sư Nhất Hạnh, chúng ta đã bỏ qua cơ hội “thiết 
lập truyền thông” với nhau. Làm sao mà tương tác (interact), lấy 
gì mà chia sẻ, cảm thông. Thiền sư Nhất Hạnh dạy rằng “Chúng 
ta truyền thông để hiểu người khác và để người khác hiểu ta. 
Nếu ta nói mà không ai nghe ta, thì ta không thực sự truyền 
thông. Có hai điều kiện căn bản để truyền thông có hiệu quả là: 
Thứ nhất là nghe sâu và thứ nhì là ái ngữ. Nghe sâu là nghe với ý 
muốn giúp người khác bớt khổ.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học86

Khi lắng nghe với tâm thương 
yêu thì ta không bị kẹt vì óc phán 
xét.” (Thích Nhất Hạnh - The Art of 
Communicating). Người nói thêm 
rằng “nghe với tâm thương yêu là 
trở về với mái ấm”. Vậy thì mùa 
xuân chính là cơ hội cho chúng ta 
ngồi lại lắng nghe, chia sẻ và động 
viên nhau, tiếp thêm sức mạnh đi 
tiếp cuộc hành trình cam go của cá 
nhân, của cộng đồng hay đất nước 
nhất là trong giai đoạn còn nhiều 
khó khăn phía trước.

Trời với đất tụ về chung một góc
				          Một đêm nào đời đứng lại nghe xuân.

						      (Bùi Giáng)

Một xã hội mà người dân có quyền chia sẻ những phúc lợi, 
hưởng những thành quả văn hóa, kinh tế mà thành phố mình, 
đất nước mình đã đạt được, thì xem như một xã hội bền vững. 
Làm thế nào dẫn dắt toàn dân đến một xã hội hài hòa cả Thiên - 
Địa - Nhân, trong đó sự phát triển tâm linh và nền tảng văn hóa 
là yêu cầu tất yếu. 

Nói cách khác, theo ngôn ngữ thời đại là cộng đồng gồm 
những kẻ thiện tâm cùng xây dựng một xã hội kết nối yêu thương, 
tương thông, với một nền kinh tế tri thức, phát triển bền vững, 
khai thông mọi điểm nghẽn, tập trung nguồn lực, vì mục tiêu 
của kỷ nguyên mới, chuyển mình trở thành một quốc gia cường 
thịnh, đáng sống, và xây dựng một thể chế công bình. Chúc cho 
những khát vọng mùa xuân của bạn, của tôi, và của tất cả chúng 
ta đều sẽ thành hiện thực. Một mùa xuân mới, Bính Ngọ, đang 
chờ phía trước – hãy cùng nhau đón chào, tràn đầy năng lượng 
và nhiệt huyết! 

Thi sĩ Bùi Giáng



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 87

Xuân nơi 
    cửa thiền

NGƯỜI SÔNG HẬU

Trên từng cành lá biếc
Lóng lánh giọt sương rơi
Nhẹ nhàng tay vừa chạm
Tinh anh của đất trời.

Mùa xuân nơi cửa Phật
Thấy cuộc đời bình yên
Chánh niệm là cội phúc
Chim hót trước sân thiền.

Dòng đời luôn tuôn chảy
Chuyển động từng phút giây
Dâng cho đời quả ngọt
Hương thơm cùng cỏ cây.

Giữ lòng mình tĩnh tại
An trú giữa đời thường
Dẫu bốn mùa thay lá
Luôn giữ lửa yêu thương.

Lời kinh thật mầu nhiệm
Giữa thế giới phù hoa
Suối nguồn không vẫn đục
Sân thiền trổ nhành hoa. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học88

THIỀN TỊNH SONG TU 
Ở VIỆT NAM

VÀO THẾ KỶ THỨ 13 
VÀ NGÀY NAY

CAO HUY HÓA dịch

Dịch từ: “Pure Land-Zen Dual Cultivation in 13th Century Vietnam and Today”, 
trên Tạp chí Buddhist Door Global, 23/01/2025

Tác giả: An Tran là một nhà văn đến từ Alexandria, Virginia (Mỹ), và 
là một cư sĩ theo truyền thống Thiền Tịnh song tu Việt Nam. Ông 
là tác giả của tập truyện ngắn Meditations on the Mother Tongue 
(Suy ngẫm về tiếng Mẹ đẻ). Các bài văn của ông đã xuất hiện hoặc 
dự định xuất hiện trên các Tạp chí Lion's Roar, LitHub, Southern 
Humanities Review, The Carolina Quarterly, Gargoyle Magazine, và 
nhiều tạp chí khác. Tác phẩm của ông đã được công nhận là "Tác 
phẩm xuất sắc" từ Best American Essays, "Tác phẩm đáng chú ý" từ 
Best American Short Stories, và được đề cử Giải thưởng Pushcart. 
Hiện ông đang sống tại San Francisco.

Vào một đêm khuya hè yên tĩnh năm Bính Thân 
(1236), khi lính canh cung điện còn ít và buồn ngủ, 
vua Trần Thái Tông, nước Đại Việt, kéo áo choàng 

lên vai, lấy vải che mặt, phi ngựa vào nơi hoang dã.

Vua đã đăng quang khi mới tám tuổi, gánh vác quá sớm trách 
nhiệm lãnh đạo cả một quốc gia và bảo vệ đất nước khỏi mối đe 
dọa ngày càng tăng của quân Mông Cổ đang củng cố quyền lực 
ở phương Bắc. Bây giờ 16 tuổi, nhà vua muốn giải thoát khỏi 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 89

những mối bận tâm thế gian, 
để rút lui vào núi và học Phật. 
Nhà vua tìm đường đến núi 
rừng Yên Tử và leo lên đỉnh 
núi, gặp Thiền sư Trúc Lâm.

Đây là thời điểm then chốt 
trong lịch sử Thiền, một sự 
truyền bá thiền phái của Việt 
Nam. Sáu mươi năm sau thời 
điểm này, hậu duệ của Trần 
Thái Tông sáng lập trường 
phái Thiền bản địa đầu tiên tại 
địa điểm đó, được đặt theo tên 
của vị thầy mà nhà vua đã gặp 
vào đêm trước đây: Trúc Lâm.

Triều đại nhà Trần là thời 
kỳ hoàng kim của Phật giáo 
Việt Nam bắt đầu ở đây, với vua Trần Thái Tông mơ về rừng trúc, lén 
đi vào ban đêm để cầu xin Thiền sư Trúc Lâm cho xuất gia. Vua Trần 
Thái Tông đến núi ẩn cư và cầu xin sư phụ chấp nhận. Vua trình bày:

“Con chỉ là một đứa trẻ mất cả cha lẫn mẹ, được đặt ở vị trí 
cao cả trên muôn dân mà không có sự hướng dẫn hay hỗ trợ. Con 
đã suy ngẫm lại về sự nghiệp của các vị tiên đế, luật vô thường 
trong thăng trầm [của những triều đại], và vì vậy con đã đến 
ngọn núi này chỉ để tìm cách trở thành Phật, không cầu xin bất cứ 
điều gì khác” (Thích Thanh Từ, tr. 16).

Đạo sư Trúc Lâm đáp:

“Trong núi không có Phật, Phật chỉ có trong tâm. Cái gọi là 
Phật chân thật chỉ là tâm lan tỏa tĩnh lặng và trí tuệ. Nếu Bệ hạ 
có thể giác ngộ được tâm này, thì Bệ hạ sẽ lập tức tin chắc vào 
Phật quả của mình, không cần phải bận tâm tìm kiếm bên ngoài” 
(Thích Thanh Từ, tr. 16).

Tượng vua Trần Thái Tông ở Nam Định



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học90

Và thế là Thiền sư Trúc Lâm tiễn vua lên đường, trở về cung 
điện và gánh vác trách nhiệm cai trị vương quốc. Vua Trần Thái 
Tông tiếp tục trị vì thêm 22 năm nữa, chống trả cuộc xâm lược 
của quân Mông Cổ, trong khi vẫn thiền định và nghiên cứu kinh 
điển, biên soạn nhiều luận giải về Phật.

Vào tuổi 40, ngài thoái vị, cạo đầu, đắp áo cà sa, lui về núi 
Yên Tử, nơi đây ngài biên soạn tác phẩm được coi là quan trọng 
nhất: Khóa Hư Lục, một tác phẩm hướng dẫn thiền mà phần lớn 
độc giả phương Tây không biết đến, gồm các tiểu luận về nhiều 
chủ đề khác nhau, từ tư thế cơ thể và kỹ thuật thiền định, đến 
việc phát khởi Bồ đề tâm, thảo luận về giới luật và thực hành sám 
hối, và hướng dẫn hội nhập Bát nhã ba la mật vào hành động.

Xuyên suốt mỗi tiểu luận là vai trò của sư trưởng trong việc 
hướng đến sự hiểu biết sâu sắc về tính Không và giải thoát nỗi 
khổ. Mỗi tiểu luận đều gọn nhưng có phương pháp, chứng tỏ sự 
uyên bác và học vấn của Thiền sư Trần Thái Tông trong truyền 
thống Thiền. Nhưng điều có thể gây ấn tượng nhất khi tìm thấy 
trong một văn bản Thiền tông thời Trung cổ như thế này, đặc 
biệt là đối với độc giả phương Tây, đó là “LUẬN VỀ NIỆM PHẬT”. 
Trong khi truyền thống Thiền, Tịnh song tu có thể được cho là 
hình thức thực hành phổ biến và rộng rãi nhất ở Đông Á lục địa, 
thì nó lại nhận được rất ít sự chú ý ở phương Tây.

Những người biết đến sự tồn tại của truyền thống này thường 
có nhận thức rằng, sự song tu này là kết quả của sự dung hợp tiền 
hiện đại giữa các trường phái Thiền tông và Tịnh Độ "thuần túy 
có tính lịch sử" và theo giáo phái, nhưng các nghiên cứu gần đây 
đã chỉ ra rằng truyền thống song tu này có nguồn gốc sâu xa hơn 
nhiều, bắt nguồn từ chính nguồn gốc của truyền thống Thiền tông.

Thiền Tịnh song tu trong lịch sử Trung Quốc và 
Việt Nam

Ngoài các truyền thống của Nhật Bản mà vì lý do có tính lịch 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 91

sử, đã phác họa các trường phái Phật giáo Đại thừa riêng biệt 
với các ranh giới giáo phái rõ rệt, dẫn đến sự phân ly giữa các 
trường phái Thiền tông và Tịnh Độ, thì sự phân ly này chưa bao 
giờ xảy ra ở đại lục. Theo học giả Sam van Schaik, cuốn sách 
hướng dẫn Thiền sớm nhất mà chúng ta có từ thời Đôn Hoàng 
mở đầu bằng hướng dẫn về việc thực hành niệm Phật. Điều này, 
đặt vị trí niệm Phật như là một thực hành Thiền trung tâm ngay 
khi trường phái Thiền tông xuất hiện dưới bất kỳ hình thức nào 
có thể nhận ra.

Và chương “Luận về niệm Phật” của vua Trần Thái Tông 
trong Khóa Hư Lục (Luận về Tánh Không) là một bằng chứng 
đáng chú ý về cách thức truyền thống tu tập Tịnh Độ trong bối 
cảnh Thiền tông, đã bắt nguồn từ các trường phái Thiền tông 
đầu tiên ở Trung Quốc, đã được truyền lại và tồn tại trong tu 
tập và văn hóa của đạo Phật Việt Nam thời Trung cổ thế kỷ 13. Ý 
nghĩa của văn bản nói trên đối với tu tập sống động của Phật tử 
Việt Nam ngày nay cũng trở nên rõ ràng, khi phạm vi lịch sử mở 
ra cho việc thực hành đồng thời Tịnh Độ - Thiền là một đặc điểm 
mang tính biểu tượng của truyền thống Phật giáo Việt Nam kéo 
dài gần một nghìn năm.

Thực hành Thiền niệm danh hiệu Phật
Thiền sư Trần Thái Tông mở đầu “Luận về Phật-chánh niệm” 

bằng tuyên bố:

Mọi pháp quán Phật đều phát sinh từ tâm. Khi tâm lành, thì tư 
tưởng lành phát sinh; khi tư tưởng lành phát sinh, thì nghiệp lành 
được nuôi dưỡng. Một tâm bất thiện do các trạng thái tinh thần 
bất thiện sinh ra, rồi các hành động nghiệp bất thiện sinh ra, và 
sau đó là quả nghiệp thối. Giống như hình ảnh phản chiếu trong 
gương, [tâm] phản chiếu một hình ảnh giả. Và vì vậy Thiền sư 
Vĩnh Gia đã nói: “Người không có tư tưởng là người không sinh” 
với ý nghĩa này. (Thích Thanh Từ, tr. 230).



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học92

Thiền sư Trần Thái Tông giải thích hiệu quả của các thực 
hành quán niệm Phật mở đầu bằng việc thanh lọc các xu hướng 
về nghiệp. Bằng cách tập trung tâm vào danh hiệu và hình tướng 
Phật, các trạng thái tâm lành mạnh sẽ tự nhiên theo sau. Chính 
quá trình này tạo thuận lợi cho sức mạnh to lớn của quán niệm 
Phật để thanh lọc nghiệp. Niệm Phật là một thực hành hoàn 
chỉnh trong chính nó, một thực hành khiến ba loại nghiệp: thân, 
khẩu, ý, ngay lập tức chấm dứt. Thiền sư giải thích thêm:

“Tại sao ba nghiệp được chấm dứt thông qua niệm Phật? Bởi 
vì khi quán tưởng thân Phật, [hành giả] ngồi thẳng, chế ngự hành 
vi bất thiện - [điều này] chấm dứt nghiệp của thân. Miệng tụng 
chú đà-la-ni - chế ngự lời bất thiện, chấm dứt khẩu nghiệp. Ý định 
tinh tấn, ngưng suy nghĩ bất thiện là chấm dứt nghiệp của ý” 
(Thích Thanh Từ, tr. 230).

Sau khi đã diệt trừ ba loại nghiệp, người song tu Thiền Tịnh 
phải tiếp tục tu tập thông qua niệm Phật cho đến khi thân, 
khẩu, ý, hoàn toàn hợp nhất trong tu tập. Thầy khuyến khích đệ 
tử “siêng năng niệm danh hiệu Phật bằng miệng, thấy hình ảnh 
Phật trong tâm, và nguyện thân mình được vãng sinh về cõi Phật 
ấy. Người tu phải ngày đêm siêng năng tu tập, không được quay 
đầu lại” (Thích Thanh Từ, tr. 231).

Khi thực hành này được tinh luyện đến giai đoạn thứ hai, Đạo 
sư Trần Thái Tông viết: “Những thần chú được giữ liên tục trong 
tâm” và người tu đạt đến trạng thái mà họ “không bao giờ mất 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 93

chánh niệm, thấm nhuần tâm với thanh tịnh”. Ở tầng cao nhất, 
người tu sẽ “đạt được chánh niệm viên mãn, quy về một điểm duy 
nhất” (Thích Thanh Từ, tr. 231).

Thực hành này, cùng với diễn giải về hiệu quả của nó như 
được mô tả trong Luận về Tánh Không, hầu như vẫn còn nguyên 
giá trị trong truyền thống Phật giáo Việt Nam hiện đại. Viết về 
các thực hành thiền định đương đại của chùa Hoằng Pháp tại 
Thành phố Hồ Chí Minh, Thượng tọa Thích Tâm Thức đã mô tả 
và giải thích chi tiết về một phương pháp niệm danh hiệu gần 
giống với phương pháp mà vua Trần Thái Tông đã mô tả:

Sau khi thực hành trì tụng bằng lần tràng hạt hoặc đếm, 
hành giả tụng niệm với chánh niệm hoàn toàn, nghĩa là tập 
trung toàn bộ thân, khẩu, ý vào danh hiệu Đức Phật cho đến 
khi đạt được nhất tâm (cittekaggatā)... Bất kỳ kỹ thuật thực 
hành nào trong truyền thống Tịnh Độ đều dựa trên năng lực 
của Đức Phật A Di Đà để hỗ trợ đạt được giác ngộ thông qua 
sự đồng bộ của nghiệp thân, khẩu, ý của hành giả... Nếu hành 
giả trung bình không thể vượt qua giai đoạn samatha (thiền tĩnh 
lặng), họ sẽ không thể tiến xa hơn trong việc tu tập nhất tâm 
(cittekaggatā) (Phan Tài Thức).

Ở đây, chúng ta thấy rằng việc niệm Phật như một kỹ thuật 
thiền định để nuôi dưỡng tâm an tịnh và thiết lập định, và giải 
thích hiệu quả của thực hành này thông qua suy giảm ba loại 
nghiệp, vẫn là một thực hành sống động trong Phật giáo Việt 
Nam ngày nay.

Nhận ra tâm mình chính là tâm Phật
Trung tâm của mọi truyền thống Thiền là việc thực hành dẫn 

đến sự đối diện trực tiếp với Phật tính của chính mình, từ đó 
dẫn đến chứng ngộ bất nhị. Các truyền thống thực hành Thiền, 
Tịnh song tu cũng không ngoại lệ, đồng thời vẫn giữ vững mục 
tiêu đặc trưng của những người thực hành Tịnh Độ (tức là khát 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học94

vọng đạt được sự hòa điệu với 
Đức Phật A Di Đà - thường 
được biểu thị bằng một kinh 
nghiệm viễn tưởng hoặc đạt 
được trạng thái Định - và 
khát vọng được tái sinh về 
cõi Tịnh Độ của Đức Phật A 
Di Đà). Khi viết về cực điểm 
tinh thông trong thực hành 
Thiền tông niệm Phật, Thiền 
sư Trần Thái Tông nói:

[Những hành giả] ở trình 
độ trí tuệ cao nhất đã chứng 
ngộ rằng chính tâm là Phật, 
và không còn gì để tu tập nữa. 
Họ an trú trong trạng thái 
chánh niệm thanh tịnh, trạng 

thái được gọi là bất động, giống như thân Phật. [Họ chứng ngộ] 
thân Phật giống như thân mình, họ không xuất hiện biệt lập. Họ 
thấy rằng các tướng không có ranh giới; tất cả những gì xuất hiện 
đều hiện ra tĩnh lặng, chuyển động không động, tánh Không trong 
ý nghĩ - ngay tại đó, đột nhiên, họ trở thành Phật sống (Thích 
Thanh Từ, tr. 231).

Thiền sư Việt Nam đương đại nổi tiếng Thích Thanh Từ giải 
thích đoạn này trong luận giải cho bản dịch Luận về Tánh Không 
của thầy như sau:

Ở đây, [Trần Thái Tông] chỉ cho ta cách thấy Pháp thân của 
chư Phật ở ngay trong ta. Mỗi phút giây tĩnh lặng là mỗi phút giây 
ta sống trong sự đồng điệu với Pháp thân của Đức Phật, vốn luôn 
hiện hữu, không hề ẩn khuất, được gọi là trí tuệ tối thượng. Nếu 
niệm Phật với sự hiểu biết này, thì hai con đường Thiền và Tịnh 
không thể phân biệt (Thích Thanh Từ, tr. 101-102).

HT Thích Thanh Từ



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 95

Trong khi Thiền và Tịnh thường được coi là hai truyền thống 
riêng biệt, ở đây, Hòa thượng Thích Thanh Từ cho rằng Thiền 
tông và Tịnh Độ không dễ dàng phân biệt với nhau - cả hai chỉ 
là những công cụ sư phạm khác nhau để đạt được cùng một sự 
chứng ngộ: Phật quả viên mãn.

Thiền là Tịnh độ, Tịnh độ là Thiền
Tại các tu viện và chùa Việt Nam trên khắp thế giới, các hành 

giả tại gia và xuất gia cùng nhau siêng năng niệm danh hiệu 
Đức Phật A Di Đà, nguyện cầu được tái sinh về cõi Phật A Di Đà, 
mong muốn có được trải nghiệm thị kiến huyền bí về Đức Phật 
thông qua việc tu tập.

Mặc dù không giống với loại hình thực hành Thiền tông quen 
thuộc nhất đối với người phương Tây, những cộng đồng này vẫn 
tuyên bố rằng họ hoàn toàn hòa nhập vào truyền thống, thiết chế 
và văn hóa của khuôn khổ Thiền tông (Chan-Zen) nhấn mạnh 
đến đốn ngộ và trực diện với Phật tính.

Trong nhiều thế kỷ, truyền thống Phật giáo Việt Nam đã coi 
Tịnh Độ và Thiền tông là những con đường bổ sung không loại 
trừ nhau hướng đến chứng ngộ Phật quả. Do đó, tác phẩm Luận 
về Tánh Không tuyệt vời của vua Trần Thái Tông là một đóng 
góp quan trọng của Việt Nam vào bối cảnh văn học Thiền tông, 
không chỉ vì những chỉ dẫn ngắn gọn về những giáo lý Thiền 
tông quen thuộc hơn, mà còn đặc biệt vì đã nêu bật lịch sử sâu 
sắc của sự tu tập đồng thời Tịnh Độ - Thiền tông ở Đông Á.

Tác phẩm này, phần lớn không được biết đến bên ngoài Việt 
Nam là một sự thiếu sót lớn đối với thế giới Phật giáo nói chung, 
vì Luận về Tánh Không thực sự là một minh chứng đáng chú ý 
cho truyền thống cổ xưa về việc kết hợp giáo lý Thiền tông và 
Tịnh Độ thành một mô hình tu tập song tu gắn kết, một mô hình 
vẫn tiếp tục là một trong những hình thức Phật giáo phổ biến 
nhất được thực hành ngày nay ở Việt Nam và trong cộng đồng 
người Việt ở nước ngoài. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học96

Mừng xuân 
Di Lặc

NGUYỄN QUỐC NAM

Mừng Xuân Di Lặc đã ra đời 
Mang đến niềm vui khắp muôn nơi 
Hoa lá xum xuê khoe sắc biếc 
Bình an, hạnh phúc khắp muôn loài.

Mừng Xuân Di Lặc đã ra đời 
Cầu mong cho tất cả mọi người 
Giải thoát khổ đau phiền muộn cũ
An nhàn tự tại đón niềm vui 

Mừng Xuân Di Lặc nhiều may mắn 
Hoan hỷ đón chào xuân khắp nơi 
Từ bi, hỉ xả hương thơm ngát 
Bao dung môi nở nụ cười tươi.

Mừng Xuân Di Lặc Phật Đản Sanh 
Yêu thương lan tỏa sáng tinh anh
Nhà nhà rạng rỡ chào nguyên đán 
Yên vui, hạnh phúc sống an lành. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 97

     XUÂN 
  AN LẠC

			           TUỆ ÂN

Thời gian của ngày 30 Tết trôi thật nhanh, vèo một 
cái đã đến chiều 30, nào thì tất bật làm mâm cơm 
tất niên để cúng tổ tiên ông bà, nào là sắm mâm 

vàng lễ để hóa tiễn ông thần của năm cũ, chuẩn bị đón ông của 
năm mới, rồi cuống lên: "Bài khấn đâu? Mũ ông này, hia ông kia, 
tiền vàng đâu, rót rượu nước ra chén, cắm bông hồng vào mỏ 
con gà cúng đi, gạo muối để rắc đâu?...". Vã mồ hôi với những 
thủ tục được truyền từ đời cụ kỵ, ông bà...

Cúng xong bữa tất niên, cả nhà mệt nhoài ngồi ăn bữa cơm 
cuối năm, chén tạc chén thù, ai uống được rượu thì rượu, không 
thì bia chảy tràn mâm... Rồi nhanh nhanh lại chuẩn bị cho lúc 
cúng giao thừa, nào mâm trong nhà, mâm ngoài sân la liệt bày 
biện, rồi thắp hương thành kính khấn vái tất cả các vị thần, Phật, 
Bồ tát để mong các Ngài ban cho một năm mới nhiều tiền bạc, 
hạnh phúc... Rồi tiền lẻ, tiền chẵn đâu? Sau giao thừa sang bên 
đền để lễ đầu năm, phải mang tiền lẻ đi rải các ban, tiền chẵn bỏ 
thùng giọt dầu cho nhà đền chứ… Sang đền lại được các vãi lại 
quả cho một bông hoa trên ban thờ và 3 nén nhang để mang về 
cắm vào bát nhang ở nhà để khởi đầu 1 mùa lễ bái tất bật như 
thế. Tất nhiên là không thể thiếu túi lộc đầu năm của nhà đền 
gồm bia, coca cola, hoặc 1 chai rượu, 1 cái bật lửa hoặc bao diêm 
để "cho năm mới đỏ".



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học98

Rồi 3 ngày Tết lại mệt nhoài trong cúng bái, lễ hội, đón tiếp 
người thân và bạn hữu và với vô số những lần say mèm vì rượu 
bia với bạn bè...

Tất cả tưởng như cứ tiếp tục kéo dài liên miên bất tận, từ 
đời cụ kỵ, ông bà, cha mẹ đến đời tôi, rồi đời con, đời cháu kế 
tiếp... Cho đến một ngày đầu xuân 2010, cuộc sống của tôi đã 
bước sang trang mới hoàn toàn khi tôi được tiếp cận với giáo lý 
của Phật giáo Nguyên thủy Theravāda.

Như một kẻ đang đi trong đêm đen mịt mùng của vô minh, 
của tà kiến và mê mờ bỗng thấy ngọn lửa của Giáo pháp đang 
soi tỏ con đường trước mặt. Tôi đã đến để được nghe, được hiểu, 
được thấy những gì là rõ ràng và lành thiện. Để được hiểu rõ là:

- KHÔNG THỂ có được sự an vui và hạnh phúc khi mình ra tay 
sát hại chúng sinh khác để làm vật tế lễ, làm vật thực cho mình!

- KHÔNG THỂ có được sự an vui và lành thiện khi mình phạm 
vào giới uống rượu bia và các chất say - là nhân sinh sự phóng 
tâm, dể duôi.

- KHÔNG THỂ có được sự hoan hỉ kính ngưỡng khi mình 
hành lễ những vị mà mình biết là các vị đấy không phải là Đấng 
Tam Bảo. Thậm chí, mình còn chả biết các vị đó là ai vì không 
thấy đề cập trong Tam Tạng Kinh Điển Pāḷi.

- KHÔNG THỂ hoan hỉ khi mình dâng cúng các vị đó những 
con vật do tay mình giết, những món vàng mã giả dối thấp hèn, 
những chén rượu độc là nhân sinh của bất thiện... Ngày 29 và 30 
hàng tháng là những ngày thuộc ít nhất là 8 ngày thọ Bát quan 
trai giới với lời nguyện là không ăn phi thời. Đến phàm nhân 
như mình khi nguyện rồi còn gắng giữ không ăn sái giờ. Vậy nếu 
phàm nhân không ăn sau 12h trưa, thì các bậc thánh thần có ăn 
không mà lại "làm mâm cơm cúng chiều tất niên" với những món 
vật thực phạm giới như vậy?

- KHÔNG THỂ hành lễ theo quan điểm u mê rằng chỉ có 3 cõi 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 99

là cõi Trời, cõi Người và cõi Âm phủ, rằng ở cõi đó thì trần sao 
âm vậy nên phải đốt nhà, xe, trạm xăng, ôsin, kem đánh răng, 
nước xả comfort... được. Ta phải học để hiểu về ba giới, bốn loài 
là gì, hiểu về 31 cõi ra sao, hiểu nghiệp và quả của nghiệp để 
quán xem liệu ai sẽ nhận đồ mình dâng cúng, hiểu về cách cúng 
dường và hồi hướng đúng đắn thế nào để thân nhân có thể được 
hưởng phần phước đó, để từ đó dứt bỏ tà kiến và mê tín, làm 
đúng theo kim ngôn mà Đấng Đạo Sư đã dạy.

- KHÔNG THỂ khởi đầu 1 năm mới lành thiện và may mắn khi 
vào đúng thời khắc giao thừa, ta và người thân đã cũng nhau nâng 
cốc rượu, châm điếu thuốc để cùng nhau phạm giới, cũng tạo sự 
BẤT THIỆN ngay thời khắc chuyển giao năm mới. Tất cả những 
điều đó cần phải được hiểu rõ ràng quy luật NHÂN - QUẢ để thấy 
ĐÓ LÀ NHỮNG THỨ TA PHẢI KIÊNG KỴ KHÔNG ĐƯỢC LÀM.

Vậy sau khi hiểu ra, thì tôi đã làm thế nào? Từ năm đó đến 
nay, gia đình bé nhỏ của tôi đã thật sự hoan hỉ với Tết theo đúng 
nghĩa nhàn nhã và an lạc. Chúng tôi nói KHÔNG với tất cả những 
hủ tục mê tín, những sự giết chóc, say sưa, phóng dật... Xin hoan 
hỉ chia sẻ chương trình đón xuân của gia đình tôi nhé:

Ngày cuối năm cũng chính là ngày thọ Bát quan trai, nên từ 
sáng sớm, tôi đã dậy để xông trầm, đảnh lễ Tam bảo, xin thọ trì 
tam quy Bát giới, tụng kinh và hành thiền. Do các con còn nhỏ, 
nên chỉ hướng dẫn cho vợ con xin thọ trì Ngũ giới, vợ và các 
con vẫn ăn bữa chiều như thường nhật. Buổi tối, trước khi giao 
thừa, cả nhà sẽ cùng nhau quỳ trước ban thờ để sám hối Tam bảo 
những tội lỗi do vô minh hoặc do tà kiến mà trót phạm trong 
năm cũ, để thân, khẩu, ý, được thanh sạch bước sang năm mới, 
để tụng niệm Ân đức Tam bảo, xin quy y và thọ trì Ngũ giới. Khi 
tôi tụng kinh, thì vợ con sẽ chắp tay thành kính nhiếp tâm nghe 
kinh. Sau đó, tôi sẽ tìm 1 bài Pháp nào phù hợp với khung cảnh 
và thời gian để chia sẻ với vợ con (Những bài liên quan đến hiếu 
thuận, từ hòa bác ái, lành thiện, nuôi dưỡng tâm đạo...). Sau đó, 
cả nhà sẽ cùng đi kinh hành khoảng 10' và cũng nhau hành thiền 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học100

quán niệm hơi thở trong khoảng 15'. Lễ giao thừa sẽ kết thúc 
bằng việc hồi hướng và chia phước, phát nguyện. Mọi người sẽ 
đi ngủ, còn tôi tiếp tục xuất hành để tụng kinh cúng dường chư 
thiên và các hạng chúng sinh, Suốt dọc đường đi, các chúng sinh 
sẽ được nghe kinh Phật trên xe máy của tôi với ước nguyện cầu 
cho tất cả một năm mới an vui và hạnh phúc.

Ngày đầu năm mới, chúng ta sẽ băn khoăn và tìm hiểu xem 
nên xuất hành giờ nào, hướng nào...? Tôi cũng đã từng thế đến 
khi ngộ ra rằng hướng xuất hành tốt nhất cho mỗi chúng ta là 
hướng về nơi cha mẹ ta, thầy tổ ta đang sống. Hãy để ta được sống 
những thời khắc đầu tiên của năm mới trong tâm lành thiện và 
hoan hỉ bằng cách tìm về nguồn cội của ta để tri ân, báo hiếu cha 
mẹ và thầy tổ, để đem những nụ cười và không khí đoàn tụ ấm 
áp ngập tràn xung quanh cha mẹ ta, thầy tổ ta. Bạn đã bao giờ 
hoan hỉ rưng rưng quỳ xuống đảnh lễ cha mẹ ta - những bậc đại 
ân nhân đã cho ta cả cuộc sống này chưa? Từ thuở được nương 
nhờ mẹ cha mà nên hình hài này, ta đã làm rất nhiều lỗi lầm, làm 
cha mẹ ta phiền muộn và đau khổ. Nên ngay khi có thể, bạn hãy 
về nép vào lòng cha mẹ để tri ân và nói lời sám hối đến các đấng 
sinh thành. Tôi tin chắc lúc đó, trong mái ấm gia đình đó, sẽ chỉ 
có một thứ hiện hữu, đó là: HẠNH PHÚC VÀ HOAN HỈ. Với tôi, 
xuất hành hướng đó chính là hướng đại cát. Còn giờ? Chúng ta 
hãy xuất hành khi ăn no, mặc ấm, khi làm xong những việc cần 
thiết, hãy chánh niệm và tỉnh giác để cài chốt khóa cửa, tắt hết 
các thiết bị điện và bếp nước trước khi xuất hành. Yên tâm rời nhà 
chính là giờ hoàng đạo cho bạn. Trên đường đi, hãy luôn giữ được 
nụ cười và thái độ vui vẻ với mọi người. Hãy sống chậm lại một 
chút, nhường nhịn và kham nhẫn một chút để đem lại cho chính 
mình và những người xung quanh mình sự an vui lành thiện. Đó 
chính là lúc ta được hưởng một cái Tết thật sự an vui và ý nghĩa.

Xin kính chúc tất cả mọi người xuân mới an vui lành thiện, 
tâm đạo tăng tiến, gặp nhiều thiện duyên và thành tựu mọi 
ước nguyện. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 101

Nơi dòng sông sinh ra
Theo nước nguồn về biển
Mang theo hạt phù sa
Vì cuộc đời dâng hiến.

Nơi hạt lúa nảy mầm
Cánh đồng xanh đất mẹ
Luống cày đầy nghĩa ân
Nên rơm vàng óng ả.

Nơi mây trắng bềnh bồng
Trời bao dung nghĩa nặng
Ngọn núi từ ngàn năm
Buồn vui dài năm tháng.

Nơi xa thẳm chân trời
Thảm cỏ non xanh mượt
Hoa hãy nở cùng tôi
Dâng đời bao quả ngọt.

Nơi mùa xuân bắt đầu
Trời xanh trong nắng biếc
Người hãy nói yêu nhau
Dù đời trôi mải miết. 

Nơi mùa xuân 
	 	 	 bắt đầu 

TÔN NỮ MỸ HẠNH



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học102

XUÂN VỀ, 

HOÀI NIỆM BẠN VĂN
ĐÌNH QUÂN

Trong Thư viện Hoa sen, phần index có tải lên 
nhiều bài viết về Phật học của tác giả Huỳnh Ngọc 
Chiến. Và trong Giác Ngộ Online cũng đăng nhiều 
trang viết súc tích về Phật giáo của Huỳnh Ngọc 
Chiến. Ví dụ, như Phật trên đường phố, Từ câu 
ngạn ngữ Á Rập đến thằng bé tắm truồng… với 
cách luận đàm rất duyên!

Trong ngôi nhà nhỏ nhìn ra đường thấy nguồn sáng 
xuyên cành lá ánh vàng yếu ớt trong tôi bất chợt 
cảm nhận tiết trời sắp giao mùa. Nguyễn Khuyến 

viết “Tuổi già giọt lệ như sương”, tôi thì tuổi cao chưa phải là 
già, nhưng trên đầu đã hai thứ tóc. Đông qua, xuân đến, lòng chỉ 
biết ngậm ngùi nghĩ về cánh hoa sớm nay nở nhiều bông trắng. 
tôi lặn ngập hoài niệm về người bạn văn Huỳnh Ngọc Chiến, ngỡ 
như mới đây vậy mà đã rời xa cõi tạm thoáng chừng năm năm 
rồi. Henry Miller nói: Mục đích cuộc sống là để nhớ (The purpose 
of life is to remember). Nhớ là để gợi tìm chút hương xưa ấm 
nồng lúc trí sáng trong, hồn tươi xanh đã qua. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 103

Mở phơi tác phẩm đầu tay 
Khoảng trước vài ba năm vào làm Báo Quảng Nam, tôi được 

Huỳnh Ngọc Chiến đưa xem bức thư của thầy Trần Tuấn Mẫn gửi 
cho bạn. Trong thư, thầy Mẫn cảm ơn vài chỗ Chiến phát hiện và 
góp ý trong quyển Vô môn quan của Vô Môn Huệ Khai mà thầy là 
người dịch ra Việt ngữ. Hồi đó, thầy Mẫn không biết Huỳnh Ngọc 
Chiến là ai nhưng thầy ứng xử việc thưa gửi với “cư sĩ” Huỳnh 
Ngọc Chiến rất mực từ tốn và nghiêm túc. Dẫn việc này để thấy 
công việc dịch thuật tuyệt đối thận trọng từng ý từng lời chỉ vì 
một sơ suất nhỏ sẽ dẫn người đọc đến chỗ sai lầm. 

Bạn bè đến với Chiến thường chung nhau ly rượu, tách trà. 
Có lúc đứa bận việc đi xa lâu ngày mới về, dù tuổi bấy giờ không 
còn trẻ, nhưng hễ khi gặp Chiến cứ mày tao mi tớ và đem tình 
thân bằng hữu ra đối đãi với nhau. Chiến hay nói gốc bền ngọn 
mới vững được.	

Khi Chiến phác thảo dịch thơ và bình chú tác phẩm đầu tay 
Lý Hạ - Quỷ tài quỷ thi, thì lúc này tôi thường hay đến chơi nhà 
và nói chuyện văn thơ với Chiến. Có bữa say chuyện Chiến bộc 
bạch, thơ anh Nguyễn Lương Vỵ có nhiều bài khá hay trong tập 
Âm vang và sắc màu. Đơn cử bài Cái nhìn, viết về người mẹ thật 
bồi hồi, súc tích: Mỗi lần con nhìn mẹ/ Càng thấy lạ thêm ra/ 
Hương đất trời kỳ diệu/ Nào đâu biết tuổi già…, và nhất là bài 
Tam Kỳ (nếu làm tuyển thơ về Tam Kỳ chắc chắn sẽ có bài này) 
với câu: Tôi cầm viên sỏi phôi pha/ Ném lên ngày rộng, vòng hoa 
tím chiều/ Chiên Đàn lá rụng hoang liêu/ Hồn thơ dại nhớ cánh 
diều đứt dây… Rồi Chiến khẽ bình: Viết như thế là tuyệt. Ngày 
rộng ôm được cái lớn lao, cái bao la chứ không ngày dài đằng 
đẵng lê thê; vòng hoa tím chiều in hình lên bầu trời ví như cuộc 
đời trôi lăn bé nhỏ của kiếp phù sinh… Khi tập hợp thơ Lý Hạ, 
đọc đến bài Tô Tiểu Tiểu mộ, Chiến liền nhớ đến bài Chép trên 
nền nhạc giao hưởng số 5 của Beethoven của Nguyễn Lương Vỵ.  
Giữa trời đất mang mang dường như có một mối giao cảm nào 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học104

đó của hai bài thơ. Mỗi bài thơ của hai nhà thơ tôi xin lược trích 
ra một đoạn được xem là tương liên, tương đắc nhất. Bài của Lý 
Hạ: “Phong vi thường, thủy vi bội/ Du bích xa, tịch tương đãi/ 
Lãnh thúy chúc, lao quang thái/ Tây lăng hạ, phong xuy vũ”. Dịch 
thơ: Nước điểm trang, áo là gió/ Xe du bích, hẹn đêm tối/ Lửa 
ma trơi, mưa ngậm ngùi/ Chốn Tây lăng, trong gió thổi. Bài của 
Nguyễn lương Vỵ: Âm nhập cốt/ Âm vàng mấy gót hồ ly/ Vạn kỷ 
cung thương còn réo rắt/ Còn ru ta mãi quãng đời xanh/ À ơi, ai 
hát ngoài phương Bắc/ Chờ nhau tinh đẩu sáng long lanh/ Tiếng 
hát ngân nga chìm giếng lạnh/ Sói đầu mây bạc, áng thiên tinh/ 
Ô hô! Quan tái đà xao xuyến/ Giọt máu năm xưa bỗng tượng 
hình. Huỳnh Ngọc Chiến viết: Tôi luôn có cảm tưởng như đây là 
bài thơ mà Nguyễn Lương Vỵ đã viết cho Tô Tiểu Tiểu, viết trên 
nền nhạc mà anh đã lắng nghe được từ nấm mộ của Tô Tiểu Tiểu 
trong một đêm gió mưa…

Chiến công tâm và công bằng tận tụy rút ra từng mảnh ghép 
cuộc đời của bậc thiên tài và bậc có văn tài!

 Còn một chỗ gần gũi hơn hết, bạn bè không ai là không biết 
Chiến giỏi về khúc thức, am tường luật thẩm âm, và cũng là tay 
đệm guitar rất cừ nên mỗi lần thưởng thức âm nhạc gặp chỗ nào 
tương đắc như giai điệu đẹp, ca từ hay là Chiến say sưa nghiền 
ngẫm… Chính vì vậy khi làm quyển sách về Lý Hạ, đọc đến bài 
Lý Bằng không hầu dẫn, thì Chiến dịch thơ và bình giải chỗ này 
rất ư sâu sắc, tâm đắc, như: “Giang Nga đề trúc, Tố Nữ khấp/ 
Lý Bằng Trung Quốc đàn không hầu/ Côn Sơn ngọc toái phượng 
hoàng khiếu/ Phù dung khấp lộ hương lan tiếu”. Dịch thơ: Giang 
Nga khóc trúc ngậm ngùi/ Cung không hầu vọng bồi hồi thở than/ 
Nghe như tiếng hót phượng hoàng/ Côn Sơn ngọc vỡ trên ngàn xa 
khơi… Đàn không hầu là một nhạc khí chế tác từ đời Hán, có gốc 
ở rợ Hồ; hình gãy và dài, có 23 dây. Lý Bằng là một tay đàn trong 
đám nhạc công của Đường Huyền Tôn. Huỳnh Ngọc Chiến bình: 
Chơi đàn là một nghệ thuật, nghe đàn lại là một nghệ thuật 
khác. Nghe nhạc đến mức như Lý Hạ đã là bậc thượng thừa. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 105

“Nghe” được âm nhạc có nghĩa là “giải mã” được ngôn ngữ âm 
nhạc để vượt qua được dòng suối thanh âm và đến với bến bờ bên 
kia. Nhà thơ Lý Hạ phải nhờ vào những cái tượng hình để diễn 
tả thanh âm, phải thác vào những cái không phải nhạc để nói 
lên nhạc. Lý Bằng không hầu dẫn là bài thơ tương đối hiếm hoi 
của thi quỷ Lý Hạ. Ta không còn nghe tiếng quỷ ngâm thơ trên 
nấm mồ trong đêm thu lạnh, không còn nghe tiếng hận lòng u 
uất trong thế giới lãng đãng hồn ma qua tiếng đàn không hầu 
của Lý Bằng. Một bài khác của Lý Hạ: “Giang phi xuất thính vụ 
vũ sầu/ Bạch lãng phiên không động phù ngọc/ Hoán thủ ngô 
gia song phượng tào/ Khiển tá Tam giáp cô viên hào” (Ở đây, 
tiếng nhạc lên khơi vơi cho bầu trời như thu mình trong lớp bụi 
mưa mù/ Từng tiếng nhạc bềnh bồng như từng hạt ngọc lóng lánh 
trên lớp sóng/ Đôi cánh phượng múa, và con vượn lẻ loi kêu gào 
trên sườn núi vắng). Chỗ tận cùng của nhạc là những đồng vọng 
không lời, mà lời thơ cảm ứng từ đồng vọng đó; nghe đã khó 
mà nghe qua lời thơ lại càng khó. Bài thơ này cũng nằm trong 
chỗ khó ấy. Thầy Tuệ Sỹ phẩm bình trong chương Những phương 
trời lữ thứ (Tô Đông Pha những phương trời viễn mộng): Chỉ nói 
cái cảnh chung quanh chỗ tấu nhạc, mà không nói thẳng tiếng 

Thầy Tuệ Sỹ



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học106

nhạc. Nhưng nghe được từ chỗ đó, thì thấy tình tự tài hoa của 
ông. Dĩ nhiên, không thể bàn cho thấu đáo nổi. Trừ phi muốn 
nói lai rai chơi. Thầy Tuệ Sỹ đọc thơ Lý Hạ mà Ngài còn nói khó 
vậy, huống chi mình chỉ là “tay ngang” - Chiến nghĩ vậy. Trang lời 
bạt “Lý Hạ: Con quái điểu cuối cùng của một thời đại thơ ca” của 
nhà nghiên cứu Hán học Nguyễn Tôn Nhan thì cho biết, trước 
năm 1975, thầy Tuệ Sỹ đã hoàn tất bản thảo Lý Trường Cát ca 
thi, nhà xuất bản An Tiêm của thầy Thanh Tuệ chuẩn bị ấn hành 
thì gặp phải biến cố năm 1975, nay không biết bản thảo quý giá 
ấy đã thất lạc về đâu. Anh còn nói: Vào năm 2000, do chút duyên 
chữ nghĩa một hôm Chiến đến tặng tôi bản Lý Hạ - quỷ tài quỷ 
thi do Chiến tuyển dịch và bình chú. Xem qua Nguyễn Tôn Nhan 
thoáng ngập ngừng và ngỏ ý với Chiến là thơ Lý Hạ khó dịch hay!

Tôi cho rằng, Huỳnh Ngọc Chiến phải có “nội lực” thâm hậu 
mới dũng mãnh bước vào chỗ bí mật, bí nhiệm, bí hiểm nhất của 
thiên tài Lý Hạ đã cách biệt thế gian hơn một ngàn hai trăm năm 
qua, để mà phơi mở, khai phóng, phẩm bình bằng hồn Việt ngữ 
dung dị.

Đi vào tư tưởng Thiền tông
Tôi nhớ Huỳnh Ngọc Chiến có viết bài Bóng thầy xưa (Hòa 

thượng Thích Từ Ý) đăng trên Văn hóa Phật giáo với lòng kính 
cẩn về một vị sư tôn túc. Tôi nghĩ, thầy Từ Ý chính là Bổn sư 
đã nhiếp dẫn tâm hồn Chiến từ ngày thơ bé. Trí huệ và lòng từ 
bi của thầy Từ Ý đã truyền dẫn vào trái tim bao người khi gặp 
thầy lần đầu. Một vị sư tâm thanh tịnh hồn tiêu sái: Lăn tràng 
hạt, niệm nam vô Phật/ Cửa từ bi công đức biết bao (Chu Mạnh 
Trinh).  Vào trang Thư viện Phật Quang, thấy viết về thầy: “Đại 
lão Hòa thượng Thích Từ Ý – đời thứ 43 Thiền phái Lâm Tế, thế hệ 
thứ 9 pháp phái Liễu Quán - là một bậc chân tu, một nhà giáo dục 
Phật học mẫu mực, một vị Tôn sư khai sơn nhiều ngôi phạm vũ”. 
Những ngày chưa vấy bụi vô minh, Chiến đã lẽo đẽo theo chân 
má, chân cậu để bước vào cửa chùa Hòa An – Tam Kỳ một cách 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 107

nhẹ nhàng và im lắng. Vì thế sau này, tôi thường nghe Chiến nói 
như một sự an bài: Thầy có giỏi chùa mới thiêng. Thầy giỏi là 
thầy Từ Ý, còn chùa thiêng là chùa Hòa An ngày ấy vậy! Ngày thầy 
Từ Ý về cõi Phật (1990), Chiến và đạo hữu xếp hàng dài rất đông, 
trên tay mỗi người cầm nén hương kính cẩn viếng thầy. Đoàn 
người hàng nối hàng hơn 10 cây số đưa tiễn thầy về nơi an nghỉ. 
Có thể nói, đây là đám tang lớn nhất từ trước đến nay tại Tam Kỳ.

Huỳnh Ngọc Chiến tiếp cận truyện võ hiệp Kim Dung từ năm 
học tiểu học, có duyên lành với cửa chùa lúc còn tấm bé, tự học 
chữ Hán qua những trang kinh, tự nghiên tầm nắm vững triết 
luận Đông Tây và nhất là Chiến nắm bắt được tư tưởng Thiền 
tông một cách đáng khâm phục. Phẩm hạnh tối thượng của 
người tu tập theo Thiền tông là liễu ngộ Phật tính, thấu suốt bản 
tâm thanh tịnh của chính mình. Tôi nhớ khoảng giữa thập niên 
đẩu của thế kỷ 21, Chiến được Thành Hội Phật giáo Đà Nẵng mời 

Nhà nghiên cứu, biên khảo Huỳnh Ngọc Chiến



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học108

về ngồi cùng hàng với nhiều vị sư uyên bác để giải đáp những câu 
hỏi của đạo hữu về giáo lý nhà Phật. Tôi nghĩ, hồi đó Chiến cũng 
“gan” lắm, nhưng rồi ngẫm lại Chiến phải hội đủ những gì mới 
tự tin như vậy. Quả thật lúc bấy giờ, Chiến đã có nhiều tác phẩm 
biên dịch, tiểu luận về Phật giáo ra đời, như: Đạo Phật và khoa 
học, Trúc thanh tập (Hương thiền qua tiếng trúc), Tây Tạng: Đạo 
sư và Huyễn thuật, Chu dịch thiền giải, Tánh Không: Cốt tủy của 
triết học Phật giáo, nên tôi vững tin Chiến sẽ vượt qua. 

Từ những buổi đầu có nhiều hạnh duyên với thầy Từ Ý và 
được thầy ban cho chữ Hòa, từ đó Chiến có pháp danh là Nguyên 
Hòa. Sau này, giở lại thiên khảo luận Lai rai chén rượu giang hồ, 
tôi mới thấy Chiến phục tài và bàn nhiều nhất về nhân vật Lệnh 
Hồ Xung. Huỳnh Ngọc Chiến tâm huyết Lệnh Hồ Xung như thể 
hành trạng nhân vật này mang đầy đủ ý nghĩa Nguyên Hòa – pháp 
danh của mình. Lệnh Hồ Xung là đại đồ đệ của Nhạc Bất Quần, 
tư chất cực kỳ thông minh, tính tình khoáng đạt, không câu nệ. 
Phần vì bản tính hào sảng, phần vì sở thích ưa tự do, dọc ngang 
hồ hải, Lệnh Hồ Xung sẵn lòng kết giao các bằng hữu giang hồ 
chủ yếu là lai rai chén rượu cùng với tấm chân tình rộng mở, bất 
kể người đó là chính hay tà. Ý Chiến cũng thích như vậy!

Theo dòng đời chảy trôi nhận thấy cuộc sống quá ư xô bồ, 
cảnh hám danh đoạt lợi không ngừng, con người lăn lóc chìm nổi 
trong cõi tử sinh luân hồi phơi bày chình ình ra đó, nên trong lời 
tựa tập tiểu luận về Phật giáo Trúc thanh tập, Huỳnh Ngọc Chiến 
có lần tâm sự: Tôi cũng lắm phen mò mẫm vào chốn ấy (tức chốn 
Thiền môn), nhưng không dám vào sâu vì sợ lạc lối. Không dám 
vào sâu thì ắt hẳn cũng không nhìn ngó nghiêng ra ngoài mà 
phải luôn quay vào bên trong, quay về chính mình. Hơn nữa phải 
giữ gìn đừng để sáu căn (mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý) dính nhiễm 
với sáu trần (sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp) là được. Đó là cội 
rễ của Bồ đề. Được thế, tâm hồn mới ung dung tự tại. Không 
nhìn ngó ra ngoài còn hàm nghĩa với “hồi quang phản chiếu”, 
tức là quay ánh sáng trở lại, soi rọi chính mình. Thầy Thanh Từ 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 109

dặn “hồi quang phản chiếu” chỉ dành cho người triệt ngộ, nghĩa 
là đi, đứng, nằm, ngồi không quên mình mới dùng được. Ai còn 
chưa quên mình thì khoan hãy dùng. Tin rằng, Chiến lúc đọc 
kinh, dịch sách chỉ luôn chú ý vào từng nghĩa của chữ, ý của câu, 
diễn giải tỉ mỉ những diệu lý trang kinh vẫn không lìa tâm mình 
ra khỏi ngoài, dù chỉ một khởi niệm.

Trong Thư viện Hoa sen, phần index có tải lên nhiều bài viết về 
Phật học của tác giả Huỳnh Ngọc Chiến. Và trong Giác Ngộ Online 
cũng đăng nhiều trang viết súc tích về Phật giáo của Huỳnh Ngọc 
Chiến. Ví dụ, như Phật trên đường phố, Từ câu ngạn ngữ Á Rập 
đến thằng bé tắm truồng… với cách luận đàm rất duyên!

Hơn hết, vào những ngày cuối cùng, Huỳnh Ngọc Chiến tin 
rằng huyền lực đến từ những trang kinh, khi ta đọc kinh bằng cả 
tâm nguyện “tín, giải, thọ, trì”. Từ đó, tôi tin vào sức mạnh của 
kinh điển. Mỗi trang kinh, thậm chí mỗi câu kinh không chỉ mở 
rộng tâm thức ta ra trước những phương trời tư tưởng bất khả 
tư nghì mà còn có sự tác động vi tế đến thân tâm:

Gượng đau ngồi dịch Lăng Già/ Xong, lại mơ cõi Duy Ma 
phiêu bồng/ Để mai về bến sương hồng/ Trong tâm còn lại đôi 
dòng chân kinh.

Khúc vĩ thanh vọng ngân, với tâm hồn khoáng đạt bát ngát, 
xem cuộc đời như giấc mộng, Huỳnh Ngọc Chiến đã sống trọn 
nghĩa vẹn tình với người, với cõi Ta bà tạm bợ, với tất cả niềm xao 
xuyến thương yêu trước khi từ giã “chuyến xe đời”:   

Tam Kỳ phố cũ thương yêu,/ Vui trưa Đà Nẵng, say chiều Hà 
Lam/ Ta nhàn du cõi trần gian/ Rong chơi cùng với cây đàn 
guitar/ Dịch kinh, viết sách gọi là/ Lưu chút tặng vật làm quà 
thế gian/ Bận tâm chi chuyện hợp tan/ Sinh là nắng gió, tử ngàn 
hoa bay/ Đến như hoa thắm bên này/ Đi thành hương ngát tháng 
ngày bên kia/ Một làn sương mỏng cách chia… Khoảnh khắc “về 
trở lại” Huỳnh Ngọc Chiến tan trong dải mịt mờ về trời phương 
ngoại rong chơi. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học110

Đón Tết Online
VÕ THỊ NHƯ MAI

Mùa xuân này con đón Tết online
đón Tết qua phone nghe tiếng Mẹ ấm trong hơi thở
đọc thơ bạn đó đây yêu mùa xuân lách khách cười hớn hở
con trai con hồn nhiên chưa biết Tết quê mình

Bao lâu rồi mọi người đón Tết ở phương xa
riết rồi cũng quen xem như nơi đâu cũng là quê là nhà Mẹ nhỉ
ba ngày Tết chỉ ước gì cả nhà mình cùng bên nhau hoan hỉ
các cháu nhận lì xì, con trai con tha hồ cười tít mắt vì vui

Đà Lạt mùa này dập dìu du khách đến từ muôn nơi
xin Mẹ đừng buồn
đừng ngóng tìm tụi con trong đoàn người rảo chân trên phố
rồi tụi con sẽ về
dẫu mùa xuân đã qua
rồi mình cùng hội ngộ
rồi tụi con sẽ về ôm lấy mẹ của con

Bao năm rồi con đón Tết online
may mà vẫn còn nghe nàng xuân khều lanh canh trong trí nhớ
may mà vẫn còn nghe hơi ấm của mẹ qua phone trong từng 
nhịp thở
bên khung cửa xứ người lặng lẽ một nụ mai

Bên khung cửa xứ người nỗi nhớ xẻ làm hai 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 111

Quà tặng  mùa xuân
LƯƠNG THIẾU VĂN

Có phải đất trời thay sắc áo
Gọi đàn én liệng giữa trời xanh
Nhớ quá một thời vui chân sáo
Tiếng chim quen ríu rít đầu cành.

Lao xao tiếng guốc đi chợ sớm
Bên rào dâm bụt đỏ hoa quê
Gió tết mơn man căng lồng ngực
Thơm từng bông lúa suốt bờ đê.

Hạt mầm vỡ đất bao khát vọng
Lớn mãi trong lòng những ước mơ
Ta bước theo đường cày thơm ngái  
Sóng sánh phù sa nước cuộn bờ.

Thương màu áo lụa người em gái
Chúm chím môi cười ngọt tháng giêng
Một nhánh mai vàng vừa mới chớm
Má hồng hò hẹn có nên duyên?

Bàn tay của mẹ ngày xưa ấy
Dắt díu đời tôi suốt thế gian
Giữ hồng bếp lửa ngày đông giá
Quà tặng mùa xuân quá dịu dàng. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học112

	 Đạo làm người 

	 qua lời Phật dạy
PGS-TS ĐẶNG NGỌC LỆ

(Chủ tịch Hội Ngôn ngữ học TPHCM)

Không có tôn giáo nào, tín ngưỡng nào dạy cho 
con người làm bậy. Nói theo C. Mác, tôn giáo góp 
phần “gây tác động thức tỉnh” – thức tỉnh lương 
tâm, đạo đức mỗi người.

Tám tuổi, tôi 
theo cha tập kết 
ra Bắc, trưởng 

thành dưới mái trường xã hội 
chủ nghĩa. Ngay từ nhỏ, tôi 
được giáo dục “Yêu Tổ quốc, 
yêu đồng bào”, và biết thêm 
“Tôn giáo là thuốc phiện của 
nhân dân”. Sau này, sức học, 
sức đọc, sức nghĩ được nâng 
cao, nhất là sau ngày giải 
phóng (30/4/1975) tôi trở 
lại quê nhà tiếp tục giảng dạy 
bậc đại học và sau đại học.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 113

Tôn giáo xoa dịu nỗi đau con người	
Xứ Huế quê tôi, có thể nói là xứ sở của tôn giáo, của thần 

linh, đi tới đâu cũng thấy chùa chiền, nhà thờ, am, điện, đình, 
miếu… Vào nhà nào cũng thấy bình hương, bát nước thờ cúng tổ 
tiên, cha mẹ rất trân trọng. Các gia đình theo đạo Thiên Chúa, 
thì dưới bàn thờ Thiên Chúa cũng có bàn thờ ông bà. 

Trong mắt tôi ngày ấy, dường như đời sống tâm linh đã giúp 
cho mọi người có cách đối nhân xử thế nhẹ nhàng hơn, hiền hòa 
hơn, lễ phép hơn. Từ đó và cũng từ công việc giảng dạy, buộc tôi 
đọc nhiều hơn, tìm hiểu nhiều hơn để… khỏi lạc hậu, nhất là mạ 
tôi thường chê: “Mi chẳng biết chi”, dù bà chẳng có văn bằng 
nào lận lưng.

Từng bước, tôi biết rằng C. Mác đã đưa ra luận điểm “Tôn 
giáo là thuốc phiện của nhân dân” trong Lời nói đầu của tác 
phẩm “Góp phần phê phán triết học pháp quyền của Hêghen”. 
Trước khi đưa ra luận điểm này, C. Mác đã nêu lên một loạt các 
định nghĩa về tôn giáo một cách đầy hình tượng: “Tôn giáo là 
tiếng thở dài của chúng sinh bị áp bức, là trái tim của thế giới 
không có trái tim cũng giống như nó là tinh thần của những 
điều kiện xã hội không có tinh thần, là hạnh phúc hư ảo của 
nhân dân, là bông hoa giả... Tôn giáo là thuốc phiện của nhân 
dân” (C.Mác và Ph.Ăngghen, Toàn tập, T.1, NXB Chính trị quốc 
gia, H, 1995, trang 437-570).

Khi nêu lên luận điểm “Tôn giáo là thuốc phiện của nhân 
dân”, C. Mác đã coi tôn giáo như một liều thuốc xoa dịu những 
nỗi đau thực tại. Thực tế trong ngành y, thầy thuốc được phép sử 
dụng một liều lượng thuốc phiện nhất định để giúp họ vượt qua 
những cơn đau thể xác.

Theo C. Mác, tôn giáo không chỉ là thuốc phiện ru ngủ và xoa 
dịu nỗi đau con người, mà còn là sự thức tỉnh trái tim con người: 
“thật nghịch lý là, thay vì tác động ru ngủ, thuốc phiện lại gây 
tác động thức tỉnh” (C.Mác và Ph.Ăngghen, Toàn tập, T. 15, NXB 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học114

Chính trị quốc gia, H, 2004, trang 682). Ở góc độ này, C. Mác 
đã nhận ra tính tích cực của tôn giáo trong cuộc đấu tranh giải 
phóng con người, là vũ khí đấu tranh của con người khi gắn liền 
với các cuộc đấu tranh, các cuộc cách mạng xã hội. Và tôi đã có 
một thời chưa hiểu thật đúng luận điểm này của C. Mác.

Tôn giáo, tín ngưỡng và đời sống
Đọc kinh sách Phật giáo, tôi thấy đạo Phật có Ngũ giới. Ngũ 

giới là 5 giới luật cơ bản trong đạo Phật, là 5 điều răn cấm đối 
với người Phật tử tại gia, bao gồm: “Không sát sinh. Không trộm 
cắp. Không tà dâm. Không nói dối. Không uống rượu”. Theo nhà 
Phật, Ngũ giới là nền tảng đạo đức giúp người thực hành có cuộc 
sống an vui, hạnh phúc, đồng thời cũng là nền tảng cho các giới 
khác cao hơn. Rất nhiều kinh sách Phật giáo dạy về chữ “hiếu”. 
Chẳng hạn, kinh Nhẫn Nhục viết: “Điều lành cao tột chẳng gì 
bằng hiếu. Điều cực ác là bất hiếu vậy”; kinh Bổn Sự viết: “Dù 
cho có người một vai cõng cha, một vai cõng mẹ, đến trọn đời 
mà chẳng phút xa lìa, và cung cấp áo cơm thuốc men, các món 
cần dùng. Như thế cũng chưa có thể gọi là đã trả xong ơn sâu 
nặng với cha mẹ”…

Đọc sách Luận Ngữ của Nho giáo, tôi thấy Tăng Tử viết: 
“Thận chung truy viễn, dân đức quy hậu hĩ” (Thận trọng trong 
tang lễ cha mẹ, truy niệm và tế tự tổ tiên xa, thì đức của dân 
sẽ thuần hậu).

Đọc Mười điều răn của Thiên Chúa giáo, tôi cũng thấy dạy 
bảo: “Hãy hiếu kính cha mẹ. Ngươi không được giết người. Ngươi 
không được phạm tội ngoại tình. Ngươi không được trộm cắp. 
Ngươi không được làm chứng gian dối hại người lân cận mình. 
Ngươi không được ham muốn vợ của người lân cận mình. Ngươi 
không được ham muốn của cải của người lân cận”...

Ông cha ta cũng luôn nhắc nhở: “Mẹ còn là cả trời hoa/ Cha 
còn là cả một tòa kim cương”, “Công cha như núi Thái Sơn/ 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 115

Nghĩa mẹ như nước trong nguồn chảy ra/ Một lòng thờ mẹ kinh 
cha/ Cho tròn chữ hiếu mới là đạo con”, “Chữ Trung, chữ Hiếu, 
chữ Hòa/ Hỏi trong ba chữ, thờ cha chữ nào?/ Chữ Trung, thì 
để thờ cha/ Chữ Hiếu thờ mẹ, chữ Hòa thờ anh”, “Khôn ngoan 
nhờ đức cha ông/ Làm nên phải đoái tổ tông phụng thờ/ Đạo 
làm con chớ hững hờ/ Phải đem hiếu kính mà thờ tổ tiên”, v.v...

Từ đó, cho thấy không có tôn giáo nào, tín ngưỡng nào dạy 
cho con người làm bậy. Nói theo C. Mác, tôn giáo góp phần “gây 
tác động thức tỉnh” – thức tỉnh lương tâm, đạo đức mỗi người. 
Trong kinh Bồ Tát Giới, Phật dạy: “Tất cả người nam là cha ta. 
Tất cả người nữ là mẹ ta”. Vậy ta có nên chửi cha mắng mẹ, giết 
cha giết mẹ nhằm bảo vệ lợi ích của mình không? Lương tâm 
không cho phép, đạo đức làm người không cho phép, luật pháp 
thế gian cũng không cho phép. Những ai làm trái với lương tâm, 
đạo đức thì không thể gọi là người.

Nhất thiết cung kính
Những ngày Xuân về Tết đến này, nhiều người đến chùa, 

đến nhà thờ, đến am, điện, đình, miếu,… cầu xin năm mới 
được yên vui. Điều này không sai, bởi từ trong sâu thẳm tâm 
hồn mỗi người đều có phần tâm linh. Có thờ có thiêng, có 
kiêng có lành. Phật cũng dạy: “Tất cả chúng sinh vốn là Phật”, 
nên phần tâm linh chính là “bệ đỡ” của con người giữa cõi đời 
ô trược này. Nhưng nhiều năm qua, tôi để ý thấy nhiều người 
đến những nơi thờ tự bất kỳ tôn giáo nào, tín ngưỡng nào đều 
với tâm lý kính sợ.

Kính sợ cũng là điều tốt, hạn chế được những thói hư tật 
xấu có sẵn trong mỗi con người. Nhưng theo tôi, chúng ta tôn 
kính tiền nhân, chứ không nên kính sợ. Chúng ta kính trời, 
kính đất, kính các bậc thánh thần, kính tiền nhân, kính những 
người đã khuất, những người đang sống quanh ta, kể cả cây cỏ, 
núi sông… Nói như nhà Phật là “cung kính tất thảy” (nhất thiết 
cung kính), nhưng không nên sợ. Bởi kính sợ thì trong nội tâm 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học116

sẽ dấy lên suy nghĩ mình mãi mãi không thể nào bằng họ. Lúc 
nào cũng thấy họ là ngọn núi cao chặn trước mặt không thể 
nào vượt qua. Với suy nghĩ thâm căn cố đế như vậy, chắc chắc 
không thể nào đạt được thành tựu như họ. Trong lúc đó, Phật 
dạy: “Tất cả chúng sinh vốn là Phật”. Ta vốn là Phật, nhưng hiện 
tại là phàm phu, vì ta còn mê hoặc, còn nặng tình chấp, còn 
nặng tham, sân, si,… Nếu ta phá mê khai ngộ, thì ta là Phật, ta 
làm Phật như lời Phật dạy.

Kinh Tứ Thập Nhị Chương, Phật dạy: “Thờ cúng trời đất quỷ 
thần chẳng bằng hiếu thảo với cha mẹ. Cha mẹ là hai vị Thần 
sống cao tột vậy”.

Sách Luận Ngữ (thiên Vi Chính), Khổng Tử nói với Phàn Trì 
về đạo hiếu: “Sinh, sự chi dĩ lễ; tử tang chi dĩ lễ, tế chi dĩ lễ” (Cha 
mẹ còn sống thì phụng sự cho hợp lễ; mất rồi thì tống táng cho 
hợp lễ, cúng tế cho hợp lễ), và nói với Tử Du: “Kim chi hiếu giả, 
thi vị năng dưỡng. Chí ư khuyển mã giai năng hữu dưỡng, bất kinh 
hà dĩ biệt hồ?” (Ngày nay người ta cho hiếu là có thể nuôi cha mẹ. 
Nhưng đến chó, ngựa kia, người ta cũng nuôi, nếu không kính 
cha mẹ thì có khác gì?).

“Lời quê góp nhặt dông dài/ Mua vui cũng được một vài trống 
canh” (Kiều). Nhân dịp Xuân Bính Ngọ (2026) rải muôn ngàn 
sắc hương xuống cõi Ta bà, tôi cũng xin “góp nhặt dông dài” đôi 
điều về đạo làm người đã đọc được qua lời Phật dạy cùng vài ba ý 
trong kinh sách của Nho giáo, Thiên Chúa giáo, và truyền thống 
văn hóa của dân tộc, theo tinh thần Báo cáo chính trị của Ban 
Chấp hành Trung ương khóa VI tại Đại hội đại biểu toàn quốc 
lần thứ VII, Đảng ta khẳng định: “Tín ngưỡng, tôn giáo là nhu 
cầu của một bộ phận nhân dân, Đảng và Nhà nước ta tôn trọng 
quyền tự do tín ngưỡng và không tín ngưỡng của nhân dân, thực 
hiện bình đẳng, đoàn kết lương giáo và giữa các dân tộc. Khắc 
phục mọi thái độ hẹp hòi, thành kiến, phân biệt đối xử với đồng 
bào có đạo, chống những hành vi vi phạm tự do tín ngưỡng”. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 117

HÒA THƯỢNG 
LƯƠNG NGỌC TRỤ

NGUYỄN ĐẠI ĐỒNG
 

Không rõ pháp danh, năm sinh, năm viên tịch, gia đình 
của Hòa thượng Lương Ngọc Trụ. Ông quê ở huyện 
Kim Thành, tỉnh Hải Dương, xuất gia từ sớm, tu học 

tại chùa Muống (Quang Khánh tự, thôn Dưỡng Mông), xã Ngũ 
Phúc, huyện Kim Thành.(*)

Ngài là bậc cao tăng đức độ, siêng năng việc tu hành và có 
lòng yêu nước thiết tha, từng trụ trì nhiều chùa, như chùa Yên 
Cường huyện Kinh Môn, tỉnh Hải Dương; chùa An Lạc làng Hoàng 

(*) Các địa danh trong cuốn sách này ghi nhận theo thời điểm trước 1/7/2025.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học118

Pha, chùa Ngọc Hoa làng Phương Mỹ, tỉnh Kiến An, nay thuộc 
huyện Thủy Nguyên, thành phố Hải Phòng. 

Tháng 3 năm 1942, sư Hoàng Ngọc Lương tham gia hoạt 
động cách mạng từ năm 1939 đã đến các chùa Hoàng Pha, Trình 
Hướng, Phương Mỹ, Mỹ Cụ, Phù Lưu, An Lư, huyện Thủy Nguyên 
tuyên truyền, xây dựng cơ sở cách mạng. Nhiều sư sãi, Phật tử, 
một số thân hào yêu nước được ông giác ngộ trong đó có sư 
Lương Ngọc Trụ, Trụ trì chùa Ngọc Hoa, thôn Phương Mỹ, xã 
Mỹ Đồng. Sư đã che chở, nuôi dưỡng và giúp đỡ cụ Hoàng Ngọc 
Lương hoạt động bí mật. Với uy tín của mình, hòa thượng đã kết 
nối với các nhà sư trụ trì các chùa ở vùng thượng huyện Thủy 
Nguyên. như chùa Doãn Lại, xã Lại Xuân; chùa Vĩnh Am, xã An 
Lư… từ đó các chùa trở thành cơ sở cách mạng. Chùa Ngọc Hoa 
trở thành nơi tụ hội của nhiều tăng ni, Phật tử các nơi trong 
huyện. Xen kẽ vào các buổi giảng kinh, hòa thượng đã giảng giải 
một cách sơ khai, dễ hiểu về tinh thần đoàn kết, về ý thức dân 
tộc, về cách mạng… cho mọi người. 

Chùa Ngọc Hoa là điểm gặp gỡ của Tư lệnh Đệ tứ chiến khu 
Nguyễn Bình và Tri phủ Thủy Nguyên Nguyễn Quang Tạo bàn 
việc tước vũ khi địch. Nhà chùa còn là một trong những cơ sở 
cất giấu, chuyển giao vũ khí, quần áo, thuốc chữa bệnh chuyển 
từ Hải Phòng cho chiến khu Đông Triều.

Ngày 30 tháng 8 năm 1945 (23.7 Ất Dậu), Ủy ban Tăng già 
Cứu quốc đoàn, phủ bộ Thủy Nguyên thuộc Đệ tứ chiến khu 
thành lập, Hội quán đặt tại chùa Phương Mỹ cách phủ lỵ Thủy 
Nguyên chừng 2 cây số.

“Hồi 2 giờ chiều ngày 30 tháng 8 năm 1945, toàn thể tăng ni 
trong hàng phủ Thủy Nguyên hội họp tại chùa Ngọc Hoa (Phương 
Mỹ), xã Mỹ Đồng. Thượng tọa Thái Hòa đọc lời khai mạc lễ thành 
lập Ủy ban Tăng già Cứu quốc. 

Toàn thể tăng ni đều hưởng ứng lập thành quy ước, mục đích 
là tham gia vào công cuộc cách mạng để củng cố nền độc lập nước 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 119

nhà: Bài trừ hủ tục mê tín, gia nhập đội quân Cảm tử và Hồng 
thập tự làm các việc cứu tế từ thiện. Các tăng ni đã cúng vào Quỹ 
Cứu quốc 6.000$. Ủy ban Tăng già Cứu quốc gồm các vị sau: 

- Chánh Chủ tịch: Lương Ngọc Trụ, chùa Phương Mỹ;

- Trưởng Ban chấp hành ủy viên: Thái Hòa, chùa Lôi Động;

- Ủy viên Kinh tế: Nguyên Cầu, chùa Lỗi Dương;

- Ủy viên Xã hội: Nguyên Ý, chùa Phương Mỹ;

- Ủy viên: Tỷ khiêu ni Đàm Chuyển, chùa An Lư.

 Hội mong rằng các vị Tăng Ni các hạt mau mau lập đoàn Tăng 
già Cứu quốc, theo mục đích mà tham gia vào công cuộc cách 
mạng hiện thời. Nếu vị nào có nhiệt tâm nhưng vì địa phương chưa 
tiện nơi tổ chức xin kíp về chùa Phương Mỹ, Thủy Nguyên, chúng 
tôi hết sức hoan nghênh và sẽ trình bày công việc tiến hành”1.

Hoạt động của Hội đã đóng góp rất to lớn cho phong trào cách 
mạng chung, đặc biệt là vai trò của Hòa thượng Lương Ngọc Trụ.

Hòa thượng viên tịch tại chùa An Lạc (Hoàng Pha), xã 
Hoàng Động, huyện Thủy Nguyên, thành phố Hải Phòng, tháp 
hiệu An Lạc. 

1. Nguyễn Đại Đồng, Biên niên sử Phật giáo miền Bắc (1920-1953), Nxb Tôn giáo, 2008, 
trang 229-230.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học120

			   Mùa xuân 
	  và Phật tích

NGÔ NGUYÊN NGHIỄM 

Thiên Cấm Sơn khắc đầy lời Phật tích 
Ngàn hoa sen bay khắp cõi gió mây 
Tiếng chim lạ vừa reo bên Thánh tượng 
Trời Nguyên xuân hoan hỉ bóng Như Lai… 

Thời Mạt pháp, suốt trăm nẻo đường trần 
Thế sự, như ngọn đèn khuya mờ tỏ 
Vô lượng kiếp lạc loài trong nhân thế 
Năm sắc thân, mật nguyện Tịnh thân tâm… 

Thiên Cấm Sơn, năm sắc giữa Nguyên xuân 
Đất liền mây, riêng một cõi càn khôn 
Thánh tượng Như Lai và pháp giác ngộ 
Trùng trùng hạnh nghiệp cõi Nhân Thiên… 

Thiên Cấm Sơn ẩn muôn ngàn Phật tích 
Nên hoa sen bay khắp cõi gió mây 
Bên Thánh tượng, hằng hà chim Khổng Tước 
Giữa trời Xuân, hoan hỉ bóng Như Lai… 

Tượng Phật Di Lặc trên núi Cấm 
(Thiên Cấm Sơn), An Giang



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 121

NGƯỜI THẦY THUỐC 
TRONG MÙA XUÂN DI LẶC

BS NGUYỄN MINH ĐĂNG
 

Xuân lại về trên những tán lá non, trên vạt nắng dịu 
sau mùa đông, trong cái se lạnh đầu năm và trong 
tiếng cười sum vầy của bao gia đình. Nhưng với người 

thầy thuốc hồi sức, mỗi độ Tết đến – xuân về luôn đánh thức 
những cảm xúc rất khác: Có niềm vui, có nỗi thương, và cũng có 
những trăn trở không thể gọi thành tên. Mùa xuân Di Lặc càng 
khiến những suy tư ấy lắng sâu – bởi nụ cười của Ngài nhắc ta 
nhớ đến giá trị của hạnh phúc, an lành, bao dung và sức khỏe.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học122

Những nỗi đau không nghỉ Tết
Có những đêm giao thừa, khi nhà nhà tất bật chuẩn bị hương 

hoa, bánh mứt để dâng lên bàn thờ tổ tiên, khi tiếng pháo hoa rộn 
ràng bên ngoài… thì trong phòng hồi sức chỉ có tiếng báo động 
của máy thở, máy theo dõi, máy truyền dịch… Ở đó, có những bệnh 
nhân đang gấp gáp trong cơn suy tim, có người đang vật vã trong 
đợt cấp của bệnh phổi tắc nghẽn mạn tính. Có những sáng mùng 
Một, trong khi trẻ nhỏ tung tăng áo mới, người người đi lễ chùa cầu 
an, chúng tôi lại ngồi trong phòng trực hồi sức, bên cạnh là những 
bệnh nhân nặng, những cụ già đang cố giành từng hơi thở, những 
người bệnh đang gồng mình chịu cảm giác khó chịu khi thở máy, có 
người đau đến bật tiếng rên không thành lời. Với chúng tôi, bệnh 
tật không đợi, không phân biệt ngày thường hay ngày Tết.

Mỗi mùa xuân, nỗi trăn trở lớn nhất của người thầy thuốc 
vẫn luôn là: Liệu hôm nay mình có đủ sức để cứu thêm một mạng 
người? Liệu mình đã làm đủ để bệnh nhân bớt đau đớn? Liệu còn 
điều gì mình có thể làm tốt hơn? Những câu hỏi ấy chưa bao giờ 
ngừng vang lên trong lòng người làm nghề cấp cứu – hồi sức.

Có những khoảnh khắc, khi thấy bệnh nhân co quắp trong 
cơn đau, hay gắng sức chống chọi với máy thở… tôi không chỉ 
thấy một ca bệnh. Tôi thấy bóng dáng của ông bà mình, cha mẹ 
mình, người thân mình. Và cũng thấy chính mình ở đó. Người 
thầy thuốc, khi bước vào nghề, đã chọn gắn cuộc đời mình với 
nỗi đau của người khác.

Khi một bệnh nhân vượt qua cơn nguy kịch, khi họ được rời 
phòng hồi sức sau những ngày trĩu nặng, hay khi họ tỉnh lại sau 
ca mổ phức tạp kéo dài trong sự ổn định của từng chỉ số – nụ 
cười nhẹ nhõm ấy là món quà vô giá. Đó là động lực giúp chúng 
tôi yêu nghề hơn, vững tin hơn vào con đường mình đã chọn. 
Ngược lại, khi một bệnh nhân trở nặng, khi họ không thể qua 
khỏi… người thầy thuốc cũng đau lòng không kém gia đình họ. 
Chúng tôi luôn tự hỏi: Mình đã làm hết sức chưa? Mình có sai sót 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 123

gì không? Tại sao bệnh lại diễn biến như vậy? Nhưng người thầy 
thuốc không được phép gục ngã. Bởi còn rất nhiều người khác 
đang cần chúng tôi tiếp tục vững vàng để chiến đấu từng ngày.

Tết của người thầy thuốc
Dù mang trong mình những nỗi niềm riêng, xuân vẫn đến với 

chúng tôi theo cách rất đặc biệt: Tết là khi bệnh nhân nói khẽ: 
“Bác sĩ ơi, con đỡ rồi”. Tết là nụ cười của bà cụ sau khi bớt cơn khó 
thở. Tết là cái nắm tay siết chặt của đồng nghiệp sau một ca ngừng 
tim được cứu sống. Tết là khi nhịp tim bệnh nhân trở lại đều đặn 
sau cơn loạn nhịp. Không có hoa mai, hoa đào, nhưng trong bệnh 
viện, mùa xuân đến bằng những hơi thở ấm dần, những cơn đau vơi 
đi, những chỉ số sinh tồn ổn định trở lại. Mùa xuân đến bằng bước 
chân chập chững của người bệnh sau nhiều ngày nằm bất động.

Mỗi khi sắc mai hé nở, mỗi khi đất trời giao hòa, hình ảnh 
Đức Phật Di Lặc với nụ cười tròn đầy lại trở thành biểu tượng 
của sự an vui. Mùa xuân Di Lặc không chỉ đánh dấu khởi đầu của 
năm mới, mà còn khơi dậy trong lòng mỗi người ba giá trị đẹp 
nhất: Từ bi – bao dung – hoan hỷ.

Từ bi: Từ bi không phải là thương hại, mà là sự thấu cảm sâu 
sắc đối với nỗi đau người khác. Là khi ta nâng đỡ người ngã, khi 
ta nhìn bệnh nhân bằng ánh mắt ấm áp hơn, khi ta thấu hiểu sự 
mệt mỏi của họ. Với người thầy thuốc, từ bi là biết giữ tâm thiện 
lành trước những người bệnh nghèo khó, cô đơn, yếu đuối.

Bao dung: Bao dung không phải quên hết lỗi lầm, mà là học 
cách nhìn đời bằng tâm rộng mở, để hiểu rằng ai cũng có lúc sai 
sót, ai cũng có thương tổn riêng. Với tôi, bao dung là giữ lòng 
bình thản khi bệnh nhân nóng nảy vì đau đớn, là nhẫn nại khi 
bệnh chưa tiến triển như mong đợi.

Hoan hỷ: Hoan hỷ là niềm vui từ nội tâm – nhẹ nhàng, bền 
vững. Là niềm vui khi nhìn người khác hồi phục, khi giúp ai đó 
vượt qua khổ nạn. Với người bác sĩ hồi sức, hoan hỷ là tinh thần 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học124

lạc quan, là năng lượng an lành truyền sang bệnh nhân trong 
những lúc họ yếu đuối và dễ tổn thương nhất.

Mùa xuân không chỉ đến theo lịch
Mùa xuân Di Lặc xuất hiện trong nụ cười của bác sĩ sau một 

ca trực dài, giọt nước mắt nhẹ nhõm của người bệnh khi cơn đau 
lắng xuống, cái nắm tay an ủi giữa khó khăn, lời chúc “bình an” 
của người nhà bệnh nhân dành cho chúng tôi. Đôi khi, chỉ một 
cái chạm tay nhẹ, một câu nói ấm áp, một nụ cười động viên… 
cũng là liều thuốc quý đối với người bệnh trĩu nặng. Khi chúng 
ta sống với lòng từ bi, mở rộng trái tim để bao dung, và giữ cho 
mình niềm hoan hỷ giữa muôn thử thách của nghề… thì ở nơi 
nào ta đứng, mùa xuân Di Lặc cũng đang nở hoa.

Hạnh phúc của người thầy thuốc không đến từ những ngày 
nghỉ dài hay những bữa tiệc sum vầy. Hạnh phúc đến từ những 
điều giản dị: Một ca cấp cứu thành công sau nhiều giờ căng 
thẳng. Một bệnh nhân đi lại được sau những ngày nguy kịch. Một 
tiếng “cảm ơn bác sĩ” dù rất nhỏ. Một gia đình nắm tay nhau 
bước ra khỏi khoa hồi sức trong nhẹ nhõm.

Những khoảnh khắc ấy, khiến tôi hiểu rằng: Được làm thầy 
thuốc là may mắn. Được cứu người là phước lành. Được thấy nụ 
cười bệnh nhân là hạnh phúc lớn nhất.

Xuân Di Lặc là mùa của nụ cười, của lòng từ bi, của sự bao 
dung và của niềm hoan hỷ. Với người thầy thuốc, mùa xuân ấy là sự 
hòa quyện giữa tình yêu nghề – lòng thương bệnh nhân – và niềm 
tin rằng mỗi nỗ lực của mình đều mang theo giá trị của sự sống.

Dẫu còn đó những đêm dài thao thức, những câu hỏi day dứt, 
những lần bất lực trước giới hạn của y học… nhưng chính người 
bệnh, với nụ cười mong manh giữa đau đớn là ánh sáng giúp 
chúng tôi bước tiếp. Và nhờ vậy, dù ở phòng bệnh hay trước hiên 
nhà, trong lòng người thầy thuốc luôn có một mùa xuân Di Lặc 
thật sự an lành, nhân ái, bao dung và đầy ý nghĩa. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 125

Tết Việt
ĐINH VĂN VIỄN

Xuân sang hoa nở rợp đất trời,
Tết đến lòng vui, đạo chẳng rời.
Mùng Một kính cha, lòng hiếu thảo,
Mùng Hai nhớ mẹ, nguyện không rời.
Hương trầm ngát tỏa, tâm an tịnh,
Cửa Phật tri ân, đạo sáng ngời.
Phật pháp thanh cao, lòng tĩnh tại,
Xuân về gieo phúc, mãi thảnh thơi. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học126

TẢN MẠN 
VỀ LỄ CÚNG GIAO THỪA

THS HUỲNH THANH BÌNH

Sống ở đời, ai không muốn “minh niên khang 
thái, vạn sự tốt lành, bốn mùa tám tiết được chữ 
bình an, gia đạo hưng long thịnh vượng, bách sự 
hanh thông”?

Giờ phút thiêng liêng tiễn năm cũ đón năm mới, hầu 
như nhà nào cũng bày mâm lễ cúng Giao thừa (thường 
từ 23g đến 1g sáng) trên tinh thần “lễ tuy bất túc, 

tâm rày hữu dư”. Theo lệ xưa, cúng Giao thừa là lễ cúng tế thần 
Hành khiển năm cũ và năm mới, gọi là “tống cựu nghênh tân” 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 127

(tiễn thần Hành khiển năm cũ về trời, đón thần Hành khiển năm 
mới tới).

Văn khấn cúng Giao thừa theo sách Văn khấn Nôm

“Nam mô A Di Đà Phật! (3 lần)
Con kính lạy chín phương trời, mười phương chư Phật, chư 

Phật mười phương
Con kính lạy đức Đương lai hạ sinh Di Lặc Tôn Phật
Con kính lạy đức Bồ-tát Quán Thế Âm cứu nạn cứu khổ 

chúng sinh
Con kính lạy Hoàng thiên, Hậu thổ, chư vị tôn thần
Con kính lạy ngài Cựu niên Đương cai Hành Khiển:…
Con kính lạy ngài Đương niên Thiên quan:…
Con kính lạy các ngài Ngũ phương, Ngũ hổ, Long mạch, Táo 

quân, chư vị tôn thần.
Nay là phút Giao thừa năm… và năm…
Chúng con là…
Ngụ tại…”

Gia chủ nói lên lý do và mời những vị này giáng lâm trước 
án thụ hưởng lễ vật. Cuối cùng là cầu xin: “Nguyện cho tín chủ, 
minh niên khang thái, vạn sự tốt lành, bốn mùa tám tiết được chữ 
bình an, gia đạo hưng long thịnh vượng, bách sự hanh thông, ngày 
ngày được hưởng ơn trời, Phật, chư vị tôn thần. Chúng con kính 
cẩn tiến dâng lễ vật, thành tâm cầu nguyện. Cúi xin chín phương 
trời, mười phương chư Phật cùng chư vị tôn thần chứng giám phù 
hộ độ trì.

Nam mô A Di Đà Phật (3 lần, 3 lạy)”.

Tín niệm dân gian
Đêm cuối cùng của năm cũ, gọi là “trừ tịch”. “Trừ” là trao 

lại chức quan, “tịch” là ban đêm. Gọi là “trao lại chức quan” là 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học128

do tín niệm rằng trần gian có 12 bộ đôi quan Hành khiển – Hành 
binh, mỗi bộ đôi phụ trách một năm, luân phiên từ năm Tý đến 
năm Hợi thì quay trở lại. Lễ trừ tịch là lễ cúng hai vị Hành khiển 
– Hành binh, một là tiễn hai vị cai quản năm cũ và một là đón hai 
vị cai quản năm mới. Khoảnh khắc hết đêm 30 rạng sáng mồng 
Một là thời điểm giao thừa: Cũ giao lại, mới tiếp lấy, nên đây là 
thời điểm thiêng để trừ tiệt cái cũ với các hoạt động trừ khử điều 
xấu, tà ma quỷ mị. Do đó, trừ tịch còn được hiểu là trừ khử cái 
xấu cũ để đón cái mới tốt.

Qua bài văn khấn trong lễ cúng Giao thừa, chúng ta thấy 
đối tượng cung thỉnh rất đông đảo, bao quát “Chín phương trời, 
mười phương chư Phật”, trong đó, chư Thần, ngoài đối tượng 
chính của lễ là Thái Tuế tôn thần là các thần Bản Cảnh Thành 
Hoàng, Thổ Địa, Thần Ngữ Phương Ngũ Thổ, Long Mạch Thần 
Tài, Bản Gia Táo Quân và Chư vị thần linh bản xứ…

Thái Tuế là tên gọi của vị thần cai trị mỗi năm trong Đạo 
giáo: Trị Niên Thái Tuế. Tín ngưỡng này có nguồn gốc từ việc 
sùng bái các vì sao thời cổ của người Trung Quốc. Trong khoa 
thiên văn, sao Thái Tuế là sao Mộc/ Mộc tinh trên bầu trời. Chu 
kỳ của sao Mộc quay quanh mặt trời là 12 năm, nên sao Mộc còn 

Quan Hành khiển, Hành binh và Phán quan – 3 vị quan cai quản nhân gian



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 129

được gọi là Tuế tinh, sau phát triển thành Thái Tuế tinh quân hay 
Tuế quân, Thái Tuế tôn thần. Do là Tuế tinh/ sao của năm nên 
được thế nhân tôn thành 12 Hành khiển: “Hành khiển thập nhị 
chư thần”. Theo Đạo giáo, thần Thái Tuế đều là võ tướng xuất 
thân và tương truyền là những hung thần trên thiên giới. Trong 
tín niệm phổ thông, đây là tập hợp 12 vị thần Hành khiển (quan 
văn), Hành binh (võ tướng) luân phiên thay mặt Ngọc Hoàng 
thượng đế trông coi việc ở thế gian trong một năm, tính từ năm 
Tý tới năm Hợi, phụ tá các thần có một Phán quan. Các thần lo 
việc thi hành mệnh lệnh của Ngọc Hoàng thượng đế, còn Phán 
quan lo việc ghi chép công tội của mọi người, mọi gia đình, mọi 
cộng đồng thôn xã…	

Tại sao có liên quan tới Phật giáo? 
Trong kinh Hoa Nghiêm có ghi nhiều lần lời Phật dạy: “Nhất 

thiết chúng sinh bản lai thị Phật” (Hết thảy chúng sinh vốn là 
Phật), nên không thể xem thường chúng sinh, trái lại phải “Nhất 
thiết cung kính. Nhất tâm đảnh lễ”. Ông cha ta cũng dạy: “Lời nói 
chẳng mất tiền mua/ Lựa lời mà nói cho vừa lòng nhau”, huống 
gì với tiền nhân. Cuộc sống thường ngày, ai không đối diện với 
bát khổ theo quan niệm nhà Phật: “Sanh khổ, lão khổ, bệnh 
khổ, tử khổ, ái biệt ly khổ, oán tắng hội khổ, cầu bất đắc khổ, 
ngũ uẩn xí thạnh khổ”, nên tìm chỗ dựa tinh thần để vui vẻ sống 
trọn kiếp người cũng chẳng có gì sai. Sống ở đời, ai không muốn 
“minh niên khang thái, vạn sự tốt lành, bốn mùa tám tiết được 
chữ bình an, gia đạo hưng long thịnh vượng, bách sự hanh thông”?

Tôi nghĩ, Phật giáo có liên quan tới lễ cúng này là xuất phát 
từ tinh thần “Tùy duyên diệu dụng, hằng thuận chúng sinh” của 
nhà Phật. Trong Tự điển Phật học cũng có mục từ về nhân vật 
Hành khiển này: “(行譴大王): Theo quan niệm tín ngưỡng dân 
gian của Trung Quốc, có 12 vị Đại Vương Hành Khiển, được gọi 
là Thập Nhị Hành Khiển Đại Vương (十二行譴大王), cai quản 
nhân gian. 12 vị ứng với 12 Chi (Tý, Sửu, Dần, Mão, Thìn, Tỵ, 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học130

Ngọ, Mùi, Thân, Dậu, Tuất, Hợi). Các Đại Vương này còn được 
gọi là đương (kim) niên chi thần (當[今]年之神, vị thần của năm 
nay). Mỗi vị có trách nhiệm thống nhiếp thế gian trong vòng 1 
năm, xem xét mọi chuyện tốt xấu của từng người, từng gia đình, 
từng thôn xã, cho đến từng quốc gia để luận tội và trình tấu lên 
Ngọc Hoàng Thượng Đế. Bên cạnh mỗi vị Đại Vương, thường có 
một vị Phán Quan trợ lý. Trong số 12 vị này, có rất nhân đức, độ 
lượng; có vị cương trực và cũng có vị rất nghiêm khắc. Tương 
truyền rằng có năm xảy ra loạn lạc, chiến tranh, mất mùa, thiên 
tai, v.v., cũng do các vị Đại Vương Hành Khiển gây ra để trừng 
phạt nhân gian. Tên gọi các vị Đại Vương Hành Khiển và Phán 
Quan như sau:

(1) Năm Tý: Chu Vương Hành Khiển Đại Vương (周王行譴), 
Thiên Ôn Hành Binh Chi Thần, Lý Tào Phán Quan;

(2) Năm Sửu: Triệu Vương Hành Khiển (趙王行譴), Tam Thập 
Lục Phương Hành Binh Chi Thần, Tiêu Tào Phán Quan;

(3) Năm Dần: Ngụy Vương Hành Khiển (魏王行譴), Mộc Tinh 
Chi Thần, Tiêu Tào Phán Quan;

(4) Năm Mão: Trịnh Vương Hành Khiển (鄭王行譴), Thạch 
Tinh Chi Thần, Liễu Tào Phán Quan;

(5) Năm Thìn: Sở Vương Hành Khiển (楚王行譴), Hỏa Tinh 
Chi Thần, Biểu Tào Phán Quan;

(6) Năm Tỵ: Ngô Vương Hành Khiển (呉王行譴), Thiên Hải 
Chi Thần, Hứa Tào Phán Quan;

(7) Năm Ngọ: Tần Vương Hành Khiển (秦王行譴), Thiên Hao 
Chi Thần, Nhân Tào Phán Quan;

(8) Năm Mùi: Tống Vương Hành Khiển (宋王行譴), Ngũ Đạo 
Chi Thần, Lâm Tào Phán Quan;

(9) Năm Thân: Tề Vương Hành Khiển (齊王行譴), Ngũ Miếu 
Chi Thần, Tống Tào Phán Quan;



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 131

(10) Năm Dậu: Lỗ Vương Hành Khiển (魯王行譴), Ngũ Nhạc 
Chi Thần, Cựu Tào Phán Quan;

(11) Năm Tuất: Việt Vương Hành Khiển (越王行譴), Thiên Bá 
Chi Thần, Thành Tào Phán Quan;

(12) Năm Hợi: Lưu Vương Hành Khiển (劉王行譴), Ngũ Ôn 
Chi Thần, Nguyễn Tào Phán Quan.

*

Khi đề cập đến quyền tự do tín ngưỡng của nhân dân, Hồ 
Chí Minh thể hiện rõ quan điểm về việc chống vi phạm tự do 
tín ngưỡng dưới mọi hình thức. Đối với cán bộ của Đảng và 
Nhà nước, Người luôn nhắc nhở phải tôn trọng quyền tự do tín 
ngưỡng, phong tục tập quán của nhân dân. Ngay sau khi Nhà 
nước giành được độc lập, Chủ tịch Hồ Chí Minh đã ban hành Sắc 
lệnh số 4, ngày 09-9-1952 về “Bảo vệ đền chùa, nhà thờ, trường 
học, nhà thương và các cơ quan văn hóa, xã hội khác”, ghi rõ: 
“chính quyền, quân đội và đoàn thể phải tôn trọng tín ngưỡng, 
phong tục tập quán của đồng bào” (Hồ Chí Minh toàn tập, T.6, 
NXB Chính trị quốc gia, H, 2003, trang 565).

Do đó, khi người biết tôn trọng 
người chung quanh, tôn trọng cha 
mẹ, ông bà, tổ tiên, tiền nhân,… là 
tốt, chẳng xấu chút nào. Nói như 
Hữu Tử được ghi trong sách Luận 
Ngữ: “Kỳ vi nhân dã hiếu đễ nhi 
hiếu phạm thượng giả tiển hĩ. Bất 
hiếu phạm thượng nhi hiếu tác loạn 
giả, vị chi hữu giả” (Làm người có 
nết hiếu, đễ thì ít ai dám xúc phạm 
bề trên. Không thích xúc phạm bề 
trên mà thích làm loạn thì chưa 
từng có). 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học132

TẾT
DƯƠNG XUÂN ĐỊNH

Buổi chiều cuối năm ta ra phố
Ngỡ đời như đẹp bởi giai nhân
Áo xanh, vàng, đỏ nên thơ quá
Xuân thắm quê hương đẹp bội phần.

Đêm khuya xông đất ta ra biển
Giao thừa một phút với thiên nhiên
Hái lộc chọn đôi hòn sỏi nhỏ
Tròn xoe như mắt của vợ hiền.

Sáng mùng một Tết ta dậy sớm
Uống chén trà thơm gột rửa lòng
Nam, Bắc, Tây, Đông vui bốn hướng
Nhà thầy, nhà bạn có ai mong?

Buổi trưa nhất định ta đi khắp
Ngang ngõ nhà thân của mọi người 
Chả lẽ đầu năm đi chúc Tết
Có người vớ vẩn đọc thơ chơi.

Đêm ngồi không hẹn và không đợi 
Bốn ly đầy rượu, một mình thôi
Ngỡ như rượu cúc say xuân mới
Và chén quỳnh tương của một đời. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 133

Gót mỏng 
	 đường trần

MỘC YÊN TỬ

Thương ta gót mỏng đường trần
Đi qua ngày tháng vô ngần bể dâu 
Dòng đời lắm nẻo mong cầu 
Sắc danh lắm ngả ưu sầu mấy phen. 

Trần duyên như lá cũ mèm
Thắm xanh mới đó rũ niềm khổ đau
Dốc trần chinh đổ lao đao 
Tâm thương tâm hận tâm nào tịnh an. 

Thương ta sương gió vô vàn 
Kiếp nhân từ độ gieo mang lạc lầm 
Thôi mình đứng lại an tâm
Bỏ trôi đi hết khổ mầm trong ta. 

Một lòng hướng nguyện Di Đà 
Bụi trần xin khước… Đẹp tà áo lam… 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học134

Hương người đức hạnh
TÔ VĂN THIỆN

Lần đầu cũng là lần duy nhất trong lịch sử Việt 
Nam, mở rộng về phương Nam những 2 châu (Ô, 
Lý), trải dài từ Quảng Bình đến Bắc Quảng Nam, 
không tốn một giọt máu nào, bởi đó là sính lễ của 
vua Chiêm Thành Chế Mân cưới Công chúa Huyền 
Trân, con gái vua Trần Nhân Tông. 

Theo đạo lý truyền thống của dân tộc: “Ăn quả nhớ 
kẻ trồng cây”, “Uống nước nhớ nguồn”, bao đời 
qua, nhân dân ta nhớ ơn Công chúa Huyền Trân, vì 

nhờ sính lễ của Người, Đại Việt mở rộng về phương Nam 2 châu 
Ô, Lý, mà không tốn một giọt máu nào. 

Nơi thờ Huyền Trân Công chúa ở chùa Hổ Sơn



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 135

“Niên biểu Quảng Nam - Đà Nẵng thế kỷ 14, 15 từ năm 1306 
đến năm 1490”, cho biết: “Theo Đại Việt Sử ký toàn thư, tháng 6 
năm Bính Ngọ, vua Trần Anh Tông gả công chúa Huyền Trân cho 
vua Chiêm Thành là Chế Mân, theo lời hứa của thượng hoàng 
Trần Nhân Tông trong chuyến vân du sang Chiêm Thành trước 
đó. Vua Chế Mân đã cất dâng 2 châu Ô và Lý làm sính lễ. Vùng 
đất này trải dài từ Quảng Bình đến Bắc Quảng Nam”1.

Chính vì thế mà đến ngày nay, nhiều địa phương có lập đền, 
miếu,… thờ phụng Công chúa Huyền Trân.

Công chúa Huyền Trân trong lịch sử
Theo trang mạng Wikipedia, “Công chúa không rõ tên thật, 

theo dã sử Đền thờ Huyền Trân công chúa tại Huế, bà được cho 
là hạ sinh vào năm 1289 (có tài liệu ghi bà sinh năm 1287), mẹ 
công chúa có thể là Khâm Từ Bảo Thánh hoàng hậu - trưởng nữ 
của Hưng Đạo Đại vương Trần Quốc Tuấn. Tuy nhiên, cũng có khả 
năng bà là con gái của Tuyên Từ hoàng hậu, em gái của Khâm Từ 
hoàng hậu. Năm 1301, Thái thượng hoàng Trần Nhân Tông nhận 
lời mời, du ngoạn vào Chiêm Thành, được Quốc vương Chiêm 
Thành là Chế Mân tiếp đãi nồng hậu, có ở lại trong cung điện 
Chiêm Thành gần 9 tháng. Khi ra về, Thái thượng hoàng có hứa 
gả con gái cho Chế Mân, mặc dù khi đó Chế Mân đã có chính 
thất là Vương hậu Tapasi, người Java (Indonesia ngày nay). Sau 
đó nhiều lần, Chế Mân cử sứ sang hỏi về việc hôn lễ, nhưng nhiều 
quan lại nhà Trần phản đối, chỉ có Văn Túc vương Trần Đạo Tái và 
Nhập nội hành khiển Trần Khắc Chung chủ trương tán thành”2.

Đại Việt sử ký toàn thư, ghi: “Mùa hạ, tháng 5, chúa Chiêm 
Thành Chế Mân chết.

Mùa thu, tháng 9, nước to, vỡ đê Đam Đam.

1. https://www.danang.gov.vn/gioi-thieu/chi-tiet?id=1728&_c=44
2. https://vi.wikipedia.org/wiki/Huyền_Trân_Công_chúa



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học136

Thế tử Chiêm Thành Chế Đa Da sai sứ thần Bảo Lộc Kê sang 
dâng voi trắng.

Mùa đông, tháng 10, sai Nhập nội hành khiển thượng thư tả 
bộc xạ Trần Khắc Chung, An phủ Đặng Văn sang Chiêm Thành 
đón công chúa Huyền Trân và thế tử Đa Da về.

Theo tục lệ Chiêm Thành, chúa chết thì bà hậu của chúa phải 
vào giàn thiêu để chết theo. Vua biết thế, sợ công chúa bị hại, 
sai bọn Khắc Chung, mượn cớ sang viếng tang và nói với [người 
Chiêm]: “Nếu công chúa hỏa táng thì việc làm chay không có 
người chủ trương, chi bằng ra bờ biển chiêu hồn ở ven trời, đón 
linh hồn cùng về, rồi sẽ vào giàn hỏa thiêu”.

Người Chiêm nghe theo.

Khắc Chung dùng thuyền nhẹ cướp lấy công chúa đem về, rồi 
tư thông với công chúa, đi đường biển loanh quanh chậm chạp, 
lâu ngày mới về đến kinh đô”3. 

Đại Việt sử ký toàn thư chỉ ghi đến đó. Phần đời về sau của 
Công chúa Huyền Trân không thấy ghi thêm dòng nào.

Trên Báo Nam Định với bài viết “Di tích chùa Hổ Sơn nơi thờ 
Huyền Trân Công chúa”, Thanh Ngọc cho biết: “Công chúa Huyền 
Trân sau khi trở về kinh thành đã đến chùa Nộn Sơn ở làng Hổ 
Sơn, huyện Thiên Bản xưa, nay thuộc xã Liên Minh (Vụ Bản) để 
tu thiền, mở cảnh. Ở làng Tiền, phía tây núi Hổ có Công chúa 
Thụy Bảo là bề trên (bác ruột) của Công chúa Huyền Trân đang 
tạo vườn hoa An Lạc và lập chùa tu hành ở đây. Hai người cùng tu 
hành, phụng sự Phật pháp, chăm lo cho đời sống nhân dân trong 
vùng ngày càng thịnh vượng. Sau khi hai bà mất, nhân dân làng 
Hổ Sơn lập am thờ trên chùa Nộn Sơn để tri ân công đức”4.

3. Đại Việt sử ký toàn thư, T. II, sđd, trang 97-98.
4. Thanh Ngọc, Di tích chùa Hổ Sơn nơi thờ Huyền Trân Công chúa, Báo Nam Định, ngày 

24/5/2013.- Dẫn theo http://baonamdinh.com.vn/channel/5093/201305/di-tich-chua-
Ho-Son-noi-tho-Huyen-Tran-Cong-chua-2241178/



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 137

Trên trang thông tin điện tử Trung tâm Văn hóa Huyền Trân, 
Thanh Dần cũng viết: “Công chúa Huyền Trân sau khi trở về 
kinh thành đã xuất gia tu hành tại núi Trâu Sơn tỉnh Bắc Ninh. 
Năm 1311 chuyển đến ở làng Hổ Sơn lập chùa Nộn Sơn, tên chữ 
là Quảng Nghiêm Tự thuộc huyện Thiên Bản xưa, nay thuộc xã 
Liên Minh (Vụ Bản) để tu thiền, mở cảnh tu hành, phụng sự 
Phật pháp, chăm lo cho đời sống nhân dân trong vùng ngày càng 
thịnh vượng. Sau khi bà mất, nhân dân làng Hổ Sơn lập am thờ 
trên chùa Nộn Sơn để tri ân công đức”5.

Hai bài viết cách nhau 5 năm (2013, 2018), nhưng nội dung 
phản ánh khá giống nhau. Hai bài viết đều khẳng định: “Chùa Hổ 
Sơn ngoài thờ Phật còn thờ hai vị công chúa Huyền Trân và Thuỵ 
Bảo”6, và “Lễ hội chùa Hổ Sơn hằng năm được tổ chức từ mùng 
9-4 đến 14-4 âm lịch. Theo các cụ cao niên trong làng, ngày 9-4 
là ngày mất của Công chúa Huyền Trân (nhiều tài liệu lịch sử cho 
rằng bà mất vào mùng 9 tháng Giêng). Còn ngày mất của Thụy 
Bảo Công chúa là ngày mùng 5 tháng Giêng, việc cúng giỗ do 
làng Tiền, xã Tam Thanh đứng ra tổ chức. Vào những ngày này, 
hai làng Hổ Sơn và làng Tiền rước kiệu giao hiếu với nhau. Vào 
sáng 9-4 âm lịch hằng năm, dân làng Hổ Sơn tổ chức rước kiệu 
lên chùa, rước chân nhang hai công chúa về đình làng làm lễ rồi 
chiều 14-4 âm lịch lại rước về chùa. Trong những ngày diễn ra lễ 
hội, dân làng thường tổ chức thi làm cỗ chay, làm bánh dày dâng 
thánh. Ngày nay, lễ hội làng Hổ Sơn được tổ chức đơn giản, tiết 
kiệm nhưng vẫn đảm bảo trang trọng. Các dòng họ cắt cử người 
chuẩn bị lễ vật để con cháu lần lượt đội mâm lễ dâng lên chùa, 
sau đó mới rước kiệu thánh đi quanh làng, hai bên đường các gia 
đình bày hương án, lễ vật để lễ vọng.    

5. Thanh Dần, Chùa Nộn Sơn – Nơi thờ Công chúa Huyền Trân, https://trungtamhuyentran.
thuathienhue.gov.vn/?gd=2&cn=482&tc=1965, ngày 11/9/2018.

6. Thanh Ngọc, Di tích chùa Hổ Sơn nơi thờ Huyền Trân Công chúa, Báo Nam Định, ngày 
24/5/2013.- Dẫn theo http://baonamdinh.com.vn/channel/5093/201305/di-tich-chua-
Ho-Son-noi-tho-Huyen-Tran-Cong-chua-2241178/



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học138

Với những giá trị về lịch sử và kiến trúc đặc sắc, năm 2006, 
chùa Hổ Sơn được UBND tỉnh công nhận Di tích Lịch sử văn hóa 
cấp tỉnh”7.

Công chúa Huyền Trân tu theo pháp môn nào?
Thời Lý, Trần, Phật giáo được xem là quốc giáo. Công chúa 

Huyền Trân là con gái Phật hoàng Trần Nhân Tông tu Phật là 
điều hiển nhiên. Nhưng Công chúa Huyền Trân tu theo pháp 
môn, hệ phái nào?

Như chúng ta đã biết, “Thiền phái Trúc Lâm (竹林禪派) là 
một dòng thiền tông Việt Nam hình thành từ thời nhà Trần, do 
Vua Trần Nhân Tông sáng lập. Trúc Lâm vốn là hiệu của Trần 
Nhân Tông từ khi xuất gia ở động Vũ Lâm (Ninh Bình), đồng 
thời cũng là hiệu của Thiền sư Đạo Viên, tiền bối của Trần Nhân 
Tông, Tổ thứ hai của dòng thiền này. Thiền phái Trúc Lâm có ba 
Thiền sư kiệt xuất là Nhân Tông (Trúc Lâm Đầu Đà), Pháp Loa 
và Huyền Quang (gọi chung là Trúc Lâm Tam tổ). Thiền phái này 
được xem là tiếp nối nhưng là sự hợp nhất của ba dòng thiền Việt 
Nam của thế kỷ 12 – đó là dòng Thảo Đường, Vô Ngôn Thông và 
Tì-ni-đa-lưu-chi cùng với sự pha trộn ảnh hưởng của Tông Lâm 
Tế. Với việc lập ra phái Trúc Lâm, Trần Nhân Tông đã thống nhất 
các Thiền phái tồn tại trước đó và toàn bộ giáo hội Phật giáo đời 
Trần về một mối”8. Nhưng trong Cư trần lạc đạo phú, Trần Nhân 
Tông có viết: “Tịnh độ là lòng trong sạch, chớ còn ngờ hỏi đến Tây 
phương;/ Di Đà là tính sáng soi, mựa phải nhọc tìm về Cực lạc”9.

Như vậy, mặc dù Trần Nhân Tông, người Việt Nam đầu tiên 
lập ra Thiền phái Trúc Lâm, “thống nhất các Thiền phái tồn tại 

7. Thanh Ngọc, Di tích chùa Hổ Sơn nơi thờ Huyền Trân Công chúa, Báo Nam Định, ngày 
24/5/2013.- Dẫn theo http://baonamdinh.com.vn/channel/5093/201305/di-tich-chua-
Ho-Son-noi-tho-Huyen-Tran-Cong-chua-2241178/

8. https://vi.wikipedia.org/wiki/Thiền_phái_Trúc_Lâm
9. https://langmai.org/tang-kinh-cac/vien-sach/giang-kinh/trai-tim-cua-truc-lam-dai-si/cu-

tran-lac-dao-phan-nguyen-van/



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 139

trước đó”, nhưng không chỉ tu mỗi pháp môn Thiền mà còn 
pháp môn Tịnh độ, nên gọi là Thiền – Tịnh song tu.

Đại Việt ngày đó, không chỉ có Phật giáo mà còn có Nho 
giáo, Lão giáo/ Đạo giáo. Nho giáo và Lão giáo chỉ ảnh hưởng tới 
những người lui tới cửa Khổng sân Trình chứ không đến với dân 
gian. Đến với dân gian là Đạo giáo phù thủy do Trương Đạo Lăng 
(Trương Lăng, 34-156) sáng lập, “thờ Lão Tử tôn xưng là Thái 
Thượng Lão Quân dùng kinh kệ, bùa chú, phương thuật, tế lễ… 
để thu hút tín đồ, được hậu thế phong là Trương Thiên Sư”10.

Các nhà nghiên cứu sau này, cho rằng: “Có lẽ Trương Đạo 
Lăng đã bắt chước theo Phật giáo và thâu nhiếp các thành phần 
của Toả-la-á-tư-đức giáo (zh. en. Zoroastrianism)”11.

Trong lúc đó, Mật tông cũng có mặt khá sớm ở Việt Nam. 
Theo Bách khoa toàn thư mở, “Mật Tông (zh. 密宗 mì-zōng) là 
từ gốc Hán dùng để gọi pháp môn bắt nguồn từ sự kết hợp giữa 
Ấn Độ giáo và Phật giáo Đại thừa, được hình thành vào khoảng 
thế kỷ 5, 6 tại Ấn Độ (…) Mật tông vốn truyền vào Việt Nam từ 
khá sớm. Theo Thiền uyển tập anh, vào thế kỷ thứ VI, Tỳ Ni Đa 
Lưu Chi, người Ấn Độ, đã đến Việt Nam và dịch kinh Đại thừa 
phương quảng tổng trì tại chùa Pháp Vân. Đây là một bộ kinh 
của Mật giáo, và liên hệ rất nhiều đến Thiền. Vào thời Đinh và 
Tiền Lê, Mật tông đã khá thịnh hành tại Việt Nam. Những trụ đá 
được phát hiện tại Hoa Lư, Ninh Bình vào các năm 1963, 1964, 
1978 - dựng vào năm 973, thời Đinh; có trụ dựng năm 995, thời 
Lê Đại Hành - đều khắc bản kinh Phật đỉnh Tôn thắng Đà La Ni 
(Usnisavijaya dharani), một bản kinh rất phổ biến của Mật giáo, 
đã chứng minh cho điều đó.

Dĩ nhiên, Mật tông thịnh hành không chỉ do mỗi ngài Tỳ Ni 
Đa Lưu Chi, mà còn từ Phật giáo Chiêm Thành, những Tăng sĩ 

10. https://vi.wikipedia.org/wiki/Đạo_giáo
11. https://vi.wikipedia.org/wiki/Đạo_giáo



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học140

ngoại quốc và những vị sư Việt Nam thọ học từ Ấn Độ. Trong 
đó, ngài Mahamaya, gốc Chiêm Thành, thuộc đời thứ 10 của 
thiền phái Tỳ Ni Đa Lưu Chi, từng theo học với ngài Pháp Thuận 
- Pháp hành sám và trì tụng chú Đại bi - cũng rất nổi tiếng về 
pháp thuật. Thiền uyển tập anh cho rằng ông đắc pháp Tổng trì 
Tam muội, thi triển nhiều pháp thuật khiến cho vua Lê Đại Hành 
và dân chúng đều nể phục. Một thiền sư Việt, ngài Sùng Phạm 
(mất năm 1087), đời thứ 11 của thiền phái Tỳ Ni Đa Lưu Chi, 
đã đến Ấn Độ chín năm, sau mở trường dạy tại chùa Pháp Vân. 
Đệ tử của ngài có sư Từ Đạo Hạnh nổi tiếng về phù chú và sư Trì 
Bát cũng thấm nhuần Mật giáo. Đại Việt sử ký toàn thư cũng ghi 
chép về một vị Tăng sĩ Ấn Độ, vào năm 1311, đến nước ta, xưng 
là 300 tuổi, theo Mật giáo, có thể ngồi xếp bằng nổi trên mặt 
nước. Năm 1318, vua Anh Tông mời một Tăng sĩ Ấn Độ, tên Ban 
Để Đa Ô Sa Thất Lợi đến dịch một bộ kinh Mật giáo tên là Bạch 
Tán Thần chú kinh”12.

Do đó, Phật giáo thời Trần là Thiền – Tịnh – Mật đồng tu, dù 
Trần Nhân Tông khai sáng Thiền phái Trúc Lâm. Và Công chúa 
Huyền Trân cũng tu theo pháp môn này (Thiền – Tịnh – Mật 
đồng tu).

Nhân dân nhiều đời tạc ghi công ơn
Từ thời bình minh lịch sử, dân tộc Việt cũng như nhiều dân tộc 

khác trên thế giới đều thờ cúng các vị thần tự nhiên (nhiên thần), 
bởi tất cả đều gần gũi với họ, giúp họ yên tâm vượt qua cuộc sống 
thường ngày. Trên tinh thần “Tránh voi chẳng xấu mặt nào”, “Một 
sự nhịn chín sự lành”, “Quan ở xa, sai nha ở gần”, “Được vạ, má 
sưng”… nên Thánh, Thần, Tiên, Trời, Phật, kể cả những âm hồn 
bất tán, hòn đá, gốc đa… nếu xét thấy cần, người Việt đều cúng 
kính với quan niệm “mua đường vắng” cho xong. Ngày xưa như 
thế, có người cho rằng trình độ dân trí thấp, song những ngày này 

12. https://vi.wikipedia.org/wiki/Mật_tông



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 141

nhiều người Việt cũng thế những 
mong tâm được an vui.

Các tôn giáo ngoại lai đến Việt 
Nam cũng phải hòa quyện với tín 
ngưỡng bản địa mới có thể tồn tại và 
phát triển. Sự thật lịch sử như thế, 
nên các nhà nghiên cứu văn hóa cho 
rằng đời sống tín ngưỡng – tôn giáo 
của người Việt mang tính hỗn dung 
tôn giáo. Đến nay, nhiều tôn giáo trên 
thế giới được phép hoạt động tại Việt 
Nam và tôn giáo nào phát triển cứ 
phát triển, tín ngưỡng dân gian vẫn 
giữ vai trò quan trọng trong đời sống tâm linh của người dân.

Hiện nay, chùa Hổ Sơn ngoài thờ Phật còn thờ hai vị công chúa 
Huyền Trân và Thuỵ Bảo, và hằng năm từ mùng 9-4 đến 14-4 âm 
lịch, nhân dân làng Tiền, xã Tam Thanh đứng ra tổ chức cúng giỗ 
Bà. “Vào những ngày này, hai làng Hổ Sơn và làng Tiền rước kiệu 
giao hiếu với nhau. Vào sáng 9-4 âm lịch hằng năm, dân làng Hổ 
Sơn tổ chức rước kiệu lên chùa, rước chân nhang hai công chúa 
về đình làng làm lễ rồi chiều 14-4 âm lịch lại rước về chùa. Trong 
những ngày diễn ra lễ hội, dân làng thường tổ chức thi làm cỗ 
chay, làm bánh dày dâng thánh. Ngày nay, lễ hội làng Hổ Sơn được 
tổ chức đơn giản, tiết kiệm nhưng vẫn đảm bảo trang trọng. Các 
dòng họ cắt cử người chuẩn bị lễ vật để con cháu lần lượt đội mâm 
lễ dâng lên chùa, sau đó mới rước kiệu thánh đi quanh làng, hai 
bên đường các gia đình bày hương án, lễ vật để lễ vọng”13.

Sự thật được mô tả trên, cho thấy từ lâu nhân dân đã tôn 
vinh Công chúa Huyền Trân là “Thánh Mẫu”, nên mới có chuyện 

13. Thanh Ngọc, Di tích chùa Hổ Sơn nơi thờ Huyền Trân Công chúa, Báo Nam Định, 
ngày 24/5/2013.- Dẫn theo http://baonamdinh.com.vn/channel/5093/201305/di-
tich-chua-Ho-Son-noi-tho-Huyen-Tran-Cong-chua-2241178/



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học142

“những ngày diễn ra lễ hội, dân làng thường tổ chức thi làm cỗ 
chay, làm bánh dày dâng thánh”. Ở Việt Nam, Thánh Mẫu là danh 
hiệu hoặc cách gọi để chỉ về người phụ nữ (hoặc người mẹ) đáng 
kính, đáng tôn trọng về mặt tâm linh và thường được xem là 
một vị nữ thánh, một vị Mẫu thần. Một số tín ngưỡng, tôn giáo 
có dùng danh hiệu "Thánh Mẫu" như: Liễu Hạnh Công chúa, một 
trong bốn vị Thánh quan trọng nhất (tứ bất tử) trong tín ngưỡng 
Việt Nam; Linh Sơn Thánh Mẫu (Bà Đen) ở Tây Ninh; Thánh Mẫu 
Thiên Y A Na (Nữ thần Ponagar của người Chăm),…

Đạo Phật ở Việt Nam xưa nay là thế. Văn bản viết về đạo Phật 
sớm nhất ở nước ta là tác phẩm “Lý Hoặc Luận” của Mâu Tử, 
viết hồi thế kỷ thứ 2, có đoạn: “Hỏi: “Sao chính gọi là Phật? Phật 
có nghĩa gì? 

Mâu Tử đáp: - Phật là hiệu thụy vậy, như gọi ba vua thần, 
năm đế thánh. Phật là nguyên tổ của đạo đức, đầu mối của thần 
minh. Nói Phật nghĩa là giác, biến hóa nhanh chóng, phân thân 
tán thể, hoặc còn hoặc mất, nhỏ được lớn đươc, tròn được vuông 
được, già được trẻ được, ẩn được hiện được, đạp lửa không bỏng, 
đi dao không đau, ở dơ không bẩn, gặp họa không mắc, muốn đi 
thì bay, ngồi thì lóe sáng, nên gọi là Phật vậy”14. 

Gần 2.000 năm đi qua, nhiều người dân Việt vẫn còn suy nghĩ 
về Phật như thế, nên người ta đến chùa cầu bình an, cầu tài lộc, 
cầu tình duyên,... chứ không mấy ai đến chùa cầu giải thoát. Do 
đó, cuộc đời ích quốc lợi dân của Công chúa Huyền Trân dưới 
mắt của nhân dân mãi mãi đáng kính trọng, đáng phụng thờ. 
Lịch sử không ghi sau khi vua Chiêm Thành Chế Mân băng hà, 
bà được giải cứu về Thăng Long làm gì, thì trong lòng nhân dân 
ghi ơn bà, đúng như Kinh Pháp Cú (số 54) đã dạy: “Hương các 
loài hoa thơm/ Không thể bay ngược gió/ Nhưng hương người đức 
hạnh/ Ngược gió bay muôn phương”. 

14. Lê Mạnh Thát, Tổng tập Văn học Phật giáo Việt Nam, T.1, NXB Tổng hợp TPHCM, 
2000,- Dẫn theo https://thuvienhoasen.org/a24472/b-ban-dich-ly-hoac-luan



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 143

VAI TRÒ CỦA PHẬT GIÁO
TRONG VIỆC LIÊN KẾT 

CÁC LÀNG XÃ VIỆT NAM
VICHKY LE

Phật giáo Việt Nam đã đồng hành cùng dân tộc suốt 
chiều dài lịch sử, đến nỗi người Việt đã quá quen thuộc 
với câu thơ “Mái chùa che chở hồn dân tộc, Nếp sống 

bao đời của tổ tông” và cũng trong cái xã hội đậm chất làng xã 
Việt Nam, Phật giáo cũng là nhân tố cố kết các làng xã với nhau. 
Điều này, được thể hiện qua các khía cạnh như: Tín ngưỡng Phật 
giáo, Văn hóa Phật giáo.

1.	Tín ngưỡng Phật giáo 
Trong thời kỳ Phật giáo phát triển tại Việt Nam đã có nhiều 

hệ tín ngưỡng xuất phát trong lòng Phật giáo rồi tràn ra ngoài 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học144

ảnh hưởng đến cả tín ngưỡng dân gian mà điển hình như tín 
ngưỡng về Tứ Pháp, Lý - Trần chư Thánh Tổ Sư… Đặc điểm của 
cả hai loại hình tín ngưỡng này đó các đối tượng thờ cúng là các 
nhân vật Phật giáo được thờ ghép trong các ngôi chùa quy mô 
lớn hoặc thờ tự riêng rẽ trong các đình hoặc đền như thần thánh 
thế tục. Các chùa, đền loại này thường rất lớn làm nơi quy tụ cho 
cả một vùng miền, ví dụ như:

- Thiền sư Từ Đạo Hạnh được thờ tự ở rất nhiều tỉnh thành 
phía Bắc, nhưng điển hình là Hà Nội với 3 trung tâm chính nằm 
ở các quận Đống Đa, huyện Hoài Đức, huyện Quốc Oai. Tại Cầu 
Giấy với trung tâm là chùa Láng – Chiêu Thiền tự. Lễ hội ở đây là 
lễ hội cấp vùng với sự tham gia của các làng kẻ Láng, như Láng 
Thượng, Láng Hạ, Láng Trung cùng với Kẻ Mọc, Dịch Vọng, Yên 
Hòa… thậm chí, sự liên kết còn xa hơn ra cả vùng Tam Huyền, 
Pháp Vân nơi thờ Từ Vinh là cha của Thánh Tổ Thiền Sư. Cũng 
tôn vinh Thánh Từ Đạo Hạnh và hai người bạn Minh Không, 

Giác Hải thì tại huyện Hoài 
Đức, Hà Nội có trung tâm 
của tín ngưỡng này là chùa 
Tổng La Phù (Thiên Hưng 
tự) và hệ thống các chùa liên 
quan, như chùa Ngãi Cầu, 
chùa Thiên Văn, chùa Thiên 
Vũ, chùa Cả Trung Hưng… 
Đây là sợi dây liên kết của 
hệ thống các làng xã như La 
Phù, Dương Nội, Ngãi Cầu, 
An Khánh… Trên địa phận 
huyện Quốc Oai (Hà Nội), thì 
tín ngưỡng này cũng giữ vai 
trò liên kết làng xã rất mạnh 
với rất nhiều chùa mà nổi lên 
là chùa Thầy (Thiên Phúc tự) Thiền sư Từ Đạo Hạnh



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 145

và chùa Đồng Bụt (Thiền Sư tự). Chùa Thầy là không gian sinh 
hoạt cố kết của Tổng Thầy gồm các làng Thụy Khuê, Đa Phúc, 
Phúc Đức, Sài Khê, Khánh Tân. Hàng năm, khi tới lễ hội 7/3, 
dân Đồng Bụt, xã Ngọc Liệp, đều đem lễ vật rước đến chùa 
Thầy, xã Sài Sơn và ngược lại dân Sài Sơn cũng mang lễ vật vào 
chùa Đồng Bụt dịp 10/3 âm lịch như một hình thức “kết chạ” 
trong dân gian.

- Thiền sư Minh Không 
(nhiều khi được đồng nhất với 
Ngài Không Lộ) đây là nhân 
vật Phật giáo đời nhà Lý được 
thờ cúng tại nhiều ngôi chùa 
có cùng tên gọi, như Keo, 
Thần Quang tự… Cả đời Ngài 
tương truyền dựng cả 500 
ngôi chùa, ngoài chức năng 
liên kết giữa dân cư các làng 
tôn Ngài làm Thành hoàng hay 
thờ cúng Ngài ở chùa, thì với 
quan hệ khăng khít với Thiền 
sư Từ Đạo Hạnh. Chúng ta 
còn thấy tín ngưỡng này tạo 
nên mối quan hệ vô hình giữa 
các nơi thờ các vị thiền sư hoặc thờ chung các vị này với nhau 
thành một bộ ba mà dân gian gọi là Lý Triều Tam Thánh Tổ. 
Cả Ngài Minh Không và Từ Đạo Hạnh đôi khi còn được tôn vào 
hàng Tứ Bất Tử cho thấy ảnh hưởng và sự cố kết của họ đôi 
khi đã vượt ra khỏi mức độ vùng, kẻ, hàng tổng để lan ra mức 
độ miền mà cụ thể là không gian văn hóa tín ngưỡng ở miền 
Bắc Việt Nam.

- Thiền sư Nguyễn Bình An đây là vị Thánh Tổ thiền sư đời 
Trần như sự tiếp nối của tín ngưỡng Thánh Tổ đời Lý. Trung 
tâm tín ngưỡng của vị này là các cộng đồng làng xã ở 2 huyện 

Thiền sư Nguyễn Minh Không



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học146

Chương Mỹ và Thanh Oai của thành phố Hà Nội hiện nay với 2 
ngôi chùa lớn là chùa Trăm Gian và chùa Bối Khê. Các ngôi chùa, 
tín ngưỡng và lễ hội về vị Thánh Tổ thiền sư này là yếu tố liên kết 
làng xã, vùng của các cộng đồng, như: xã Tiên Phương (thôn Nội, 
thôn Thượng, thôn Phương Khê), xã Tân Hòa (thôn Thổ Ngõa), 
xã Mai Lĩnh của huyện Chương Mĩ cùng làng Bối Khê, xã Song 
Khê, huyện Thanh Oai. Tiêu biểu nhất trong sự liên kết này là 
tục kết chạ của Tiên Phương và Bối Khê là 2 nơi Thánh tu hành 
và bản quán. Các làng này tuy xa nhau về địa lý nhưng vẫn rước 
giao hiếu, gọi nhau là anh em, sẵn sàng giúp đỡ khi gặp nhau và 
có lệ làm cỗ Sãi để thết đãi lẫn nhau.

- Tứ Pháp: Hệ tín ngưỡng xuất phát từ Phật giáo (bao gồm 
nhiều vị như Pháp Vân, Pháp Vũ, Pháp Lôi, Pháp Điện, Man 
Nương, Thạch Quang Vương Phật, Bà Keo, Pháp Thông Vương 
Phật) được phổ biến tại Bắc Ninh, Hưng Yên, Hà Nội. Trung tâm 
cổ xưa nhất của tín ngưỡng này là vùng kẻ Dâu – Luy Lâu, nay là 
huyện Thuận Thành, tỉnh Bắc Ninh với hệ thống chùa Dâu, Đậu, 
Tướng, Dàn, Keo, Tổ. Lễ hội vùng này gồm 12 làng của tổng Dâu 
(Khương Tự: Đại Tự, Thanh Tương…) và cả làng Keo (Giao Tất) 
ở gần đó. Một nhóm các làng xã được liên kết bởi tín ngưỡng này 
nằm ở các làng thuộc Tổng Thái Lạc (Quan Trung, Nhạc Miếu, 
Hồng Cầu, Hồng Thái) xã Lạc Hồng, huyện Văn Lâm, tỉnh Hưng 
Yên, đó chỉ là hai trong nhiều cộng đồng có gắn kết với nhau 
bằng loại hình thờ tự Tứ Pháp này.

- Ngoài các vị Bồ tát, Thánh Tổ có công trạng, sự tích lẫy 
lừng thì còn rất nhiều các vị tổ sư, tổ sư ni khác của Phật giáo 
cũng trở thành đối tượng tín ngưỡng của một cộng đồng các 
làng xã, đơn cử như trường hợp Tổ đệ nhị chùa Bà Đá Giác 
Viên Tôn giả sau khi viên tịch để lại xá lợi ở thế kỷ thứ XIX 
cũng có đến 8 xã mang cờ lọng bát bửu đến đón rước. Tất cả 
họ qua nhiều thế kỷ đã trở thành sợi dây tâm linh gắn kết các 
làng xã vùng miền Việt Nam qua yếu tố cùng chung chỗ dựa về 
tinh thần.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 147

2. Văn hóa Phật giáo
- Sơn môn Pháp phái: Đây là hệ thống các ngôi chùa có cùng 

chung một ngôi Tổ đình hoặc hơn một ngôi Tổ đình có kết cấu 
quan hệ tựa như dòng họ ở ngoài thế tục. Các chùa thuộc cùng 
sơn môn có thể thuộc rất nhiều làng xã, vùng miền khác nhau. 
Mỗi chùa lại có ảnh hưởng ở một làng xã, một cộng đồng dân cư 
hay một nhóm Phật tử nam nữ khác nhau. Chính sự gắn kết các 
chùa này trong một khuôn khổ Sơn môn và qua lại với nhau qua 
các dịp giỗ tết, tang, lễ… cũng góp phần tạo mối liên hệ, gắn kết 
giữa các cộng đồng dân cư này. Những Sơn môn lớn ở xứ Bắc: 
Trung Hậu, Liên Phái, Bà Đá, Hoè Nhai…

- Văn vật Phật giáo: Phật giáo là cái gì đó vượt xa các giá 
trị văn vật, nhưng nó được thể hiện qua trong mắt người bình 
thường bởi các hình thức như ngôi chùa, tu viện, tịnh thất… 
trong đó là tổ hợp của rất nhiều thứ như hoành phi, câu đối, 
đồ thờ, tượng pháp, bia đá,… Chính các yếu tố này đã thúc đẩy 
một loạt các làng nghề sản xuất để đáp ứng nhu cầu. Chỉ riêng 
loại hình đồ thờ và tượng gỗ sơn son thiếp vàng cổ kim trong 
dân gian, chúng ta dễ dàng thấy phần lớn trong số đó thuộc về 
Phật giáo. Qua đó, có thể thấy chính Phật giáo đã thúc đẩy sự 
hình thành và phát triển của một loạt các làng nghề mà đơn 
cử về loại hình chế tác tượng, như: Sơn Đồng (Hoài Đức, Hà 
Nội), Vũ Lăng, Dư Dụ (Thanh Oai, Hà Nội), Bảo Hà (Vĩnh Bảo, 
Hải Phòng), Đại Bái (Bắc Ninh), Ngũ Xã (Tây Hồ, Hà Nội)… 
Ngoài sự liên kết cung cầu từ chính các làng này với các địa 
phương tiêu thụ, thì còn có sự gắn kết làng xã bởi các quan 
hệ tương hỗ về cung cấp nguyên liệu, phân công sản xuất, gia 
công (ví dụ như Chàng Sơn chuyên đục rồi đem về Sơn Đồng 
sơn thiếp…). Nhưng dù quan hệ gì, thì nó cũng có cái duyên là 
Phật giáo ở đó. Vì tôn giáo này giúp góp phần thúc đẩy chính 
về các nhu cầu tượng thờ, đồ thờ… qua hệ thống chùa chiền 
đông đảo hơn bất cứ tôn giáo hay tín ngưỡng nào có mặt trên 
đất nước Việt Nam.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học148

- Tri thức Phật giáo: Người truyền bá Phật giáo xưa nay cần 
rất nhiều kiến thức về cả xuất thế lẫn cả thế gian. Chả thế mà 
các đại sư ở Việt Nam thời Lý - Trần, điển hình như Từ Đạo 
Hạnh, Nguyễn Minh Không đều được xưng tụng là tinh thông về 
Ngũ Minh (Nội Minh, Nhân Minh, Thanh Minh, Công Xảo Minh, Y 
Phương Minh) để rồi chính các nhà sư Phật giáo này lại trở thành 
các ông tổ các làng nghề như đúc đồng, múa rối… hoặc dạy 
nhân dân một vùng đắp đê, chữa bệnh… Chính họ đã khai sinh 
ra một loạt các làng nghề để rồi các làng này dùng mặt hàng của 
mình tạo nên gắn kết với một loạt các cộng đồng khác.

*

Qua hàng ngàn năm tồn tại và phát triển tại Việt Nam, Phật 
giáo đã có rất nhiều ảnh hưởng trong đời sống xã hội của người 
Việt từ tôn giáo, tín ngưỡng đến cả chính trị, kinh tế, khoa học 
và văn hóa tập tục dân cư, nên vai trò của tôn giáo này vào việc 
liên kết các làng xã Việt Nam là đương nhiên. Các khía cạnh đã 
nêu trong bài viết chỉ là những yếu tố cơ bản trong rất nhiều 
những nhân duyên mà Phật giáo đã góp phần vào công tác này 
trong xã hội. 

Làng nghề 
chế tác tượng 
Sơn Đồng, 
Hoài Đức, 
Hà Nội



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 149

				     Đêm 	 	
	 	 	 	  giao thừa

TỊNH BÌNH

Sẻ nâu ríu rít xuân sang
Từng đàn én lượn rộn ràng trời xanh
Mơn man cánh gió trong lành
Ba mươi tháng Chạp đã thành Tết chưa?

Ngoài hiên vạn thọ đón đưa
Hoàng mai e ấp lưa thưa sắc vàng
Khói vờn đôi ngọn tình tang
Bếp quê tay mẹ nồng nàn hương xuân.

Quây quần bánh tét bánh chưng
Trầm thơm mâm cỗ rước mừng tổ tiên
Đất trời như thể lặng yên
Cùng chung thời khắc thiêng liêng giao thừa.

Chuông chùa chầm chậm xa đưa
Một năm mới đến ngỡ vừa hôm qua
Hân hoan nhạc khúc xuân ca
Buồn vui năm cũ bỗng là chiêm bao... 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học150

TỜ LỊCH CŨTỜ LỊCH CŨ  

trên nhành xuân mới
Truyện ngắn của 

TRÍ MINH ĐẶNG HÙNG ANH

Sáng Chủ nhật đầu năm, Tết có vơi đi nhưng Xuân 
vẫn còn đầy. Con đường mới mở rộng trước nhà, nào 
người, nào xe như dòng Xuân trôi êm, rực rỡ dưới ánh 

nắng ban mai. Vừa đưa mẹ và con trai ba tuổi lên xe để đến công 
viên, Liên định vào nhà, lại còn nấn ná nơi ngõ, nơi sân... 

Cảnh ngoại thành quang đãng. Bầu trời trong xanh, điểm 
mấy chòm mây trắng nhẹ bay. Những ngôi nhà xinh xinh ẩn hiện 
giữa những hàng cây tươi thắm. Đứng trong sân rộng, Liên nhìn 
cánh chim chuyền cành hót líu lo, nghe gió đưa thoang thoảng 
mùi hương mà lòng lâng lâng khó tả. 

- A! Em đã về! 

Một người đàn ông, có dáng dong dỏng cao, mái tóc bồng 
bềnh từ trong nhà bước ra và nở một nụ cười rạng rỡ. Đó là Tùng, 
chồng của Liên. Sáng nay, họ chờ vài ba người bạn thân đến chúc 
mừng năm mới như đã hẹn. Được biết, còn khoảng một giờ nữa 
các bạn mới đến, hai người thong thả dạo trên sân ngắm chậu 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 151

hoa, cây cảnh, tỉ tê một hồi rồi mới vào nhà. Trong gian phòng 
khách, trà nước, bánh mứt đã chuẩn bị xong, hai người ngồi ngắm 
nghía cành mai, chờ bạn đến. Mấy năm trước, cành mai thường 
cài lên nhiều thiệp chúc Xuân đủ màu, đủ dạng. Đó là những thiệp 
mua ở cửa hàng hoăc người thân gửi tặng. Những năm gần đây 
không còn mấy ai chơi nữa, chẳng biết có phải do mạng trên máy 
tính, do điện thoại nhắn tin đã làm mai một tấm thiệp kia chăng? 

  Xuân nay, trên cành mai của gia đình chỉ có vài tấm thiệp 
nhỏ do người nhà tự tay làm. Nổi bật giữa những đoá hoa vàng, 
những lộc xanh là một tờ lịch củ ép nhựa, nền màu tím, ở trong 
có một chữ XUÂN bằng giấy kim tuyến màu đỏ trông lấp lánh. 
Đối với vợ chồng Liên, đây là tấm thiệp Xuân duy nhất và đầy kỷ 
niệm mà người ngoại cuộc không được rõ ý nghĩa. 

Thời sinh viên Liên vốn ham đọc sách, nên cô hay lân la các 
tiệm sách hay thư viện. Một sáng Xuân nọ, cô đến thư viện của 
chùa Xá Lợi tìm hiểu kinh sách về Phật giáo. Thư viện Xá Lợi ở 
tầng hai, một phòng rộng, thoáng mát và yên tĩnh. Trên những 
kệ, để đầy những kinh sách cũ và mới. Làm việc ở đây chỉ có vài 
ba người, toàn là nữ. Người nào cũng toát ra vẻ thân thiện, dễ 
mến. Họ sẵn sàng hướng dẫn và tìm tòi theo yêu cầu của người 
đọc làm cô cảm thấy thoải mái. Theo đề mục lần dò, Liên thấy 
kinh sách ở đây thật là phong phú. Khi tìm được quyển kinh cần 
thiết, cô cần giấy để ghi chú, nhưng lục mãi trong giỏ xách mà 
chẳng thấy đâu, cuốn sổ cũng để quên ở nhà. Đang bối rối và tự 
trách mình, cô nghe một giọng nói nhỏ nhẹ vừa đủ nghe:

- Em cần giấy để ghi, phải không? Chị sẽ cho một tờ. 

Ngước lên, Liên thấy một người chị, khoác áo ngoài màu đen, 
nở nụ cười hiền hậu. Đó là chị Diệu, người quản lý thư viện. Chị 
vào bàn phía trong lấy một tờ lịch cũ đem lại. Cô mừng rỡ, đứng 
lên nói lời cảm ơn và nhận lấy. Cô chưa kịp ngồi thì bên kia bàn 
có một chàng trai đang lúng ta, lúng túng, chị biết ngay, liền nói:

- Tờ giấy này hơi lớn, em xé đôi cho hai người dùng nhé! 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học152

Chị vừa nói vừa đưa mắt hướng về người thanh niên nọ. Liên 
ngượng ngùng, xé đôi tờ lịch đưa nữa còn lại cho người ấy. Lần 
đầu gặp gỡ, họ chỉ chào bằng ánh mắt, nụ cười thế mà lại gây ấn 
tượng về nhau. Người thanh niên đó tên Tùng, ra trường được 
một năm, hiện đang làm việc tại thành phố này

Từ cuộc gặp gỡ tình cờ đó, chẳng biết sao, họ đến chùa nhiều 
hơn. Đôi trẻ ấy bắt đầu trao đổi nhau những lời kinh, ý sách, về 
những ước mơ về cuộc sống... Những ý tưởng đưa ra không phải 
lúc nào cũng nhất trí, thế là cãi nhau... Đọc kinh sách tâm trí 
mở dần ra, có chỗ chưa thông phải nhờ thầy, nhờ bạn. Ghế đá, 
hiên chùa từng chứng kiến những lần nói chuyện say sưa của hai 
người. Khi trìu mến, khi giận hờn nhưng lạ thật, hễ vắng nhau là 
thấy nhớ. Hương đạo thấm dần, tính yêu nảy nở, họ kết nghĩa vợ 
chồng và nguyện sống đời thiện lành. 

Bạn bè đã đến... Đầu tiên là Minh Dũng đi với Phương Dung, 
đồng nghiệp của Liên, tiếp theo là vợ chồng anh Quang, bạn 
học đại học của anh Tùng. Người nào cũng ăn mặc đẹp, hớn hở 
đi vào. Sau màn chúc mừng năm mới, họ quây quần trong gian 
phòng ấm cúng nói cười rôm rã. Họ hỏi thăm nhau về sức khỏe, 
về gia đình, về những lần làm từ thiện… và ăn bánh mứt, uống 
trà, hít hà chuyện xưa nay. 

Bỗng Minh Dũng nhìn lên cành mai hơi lâu rồi hỏi như reo:

- Các bạn thấy gì không? Trên cành mai một tấm thiệp lạ quá! 

Mọi người nhìn theo rồi ồ lên một tiếng. Chị Trúc, vợ anh 
Quang nói:

- Tôi cũng để ý từ đầu nhưng chưa tiện hỏi. 

Phương Dung nhíu mày, ra vẻ suy nghĩ:

Một tờ lịch cũ làm thiệp Xuân chắc có ẩn ý gì đây? Quang 
cười hề hề:

- Thú vị đấy! Đề nghị người nhà giải thích nghe đi! 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 153

Liên nhìn chồng một cách âu yếm. Tùng sửa lại tư thế ngồi rồi 
bắt đầu kể. Câu chuyện đưa về lúc Tùng và Liên gặp gỡ lần đầu tại 
thư viện chùa Xá Lợi ấy. Ai cho tờ lịch đó? Vì sao tờ lịch lại xé đôi 
cho mỗi người một nữa? Rồi tình cảm diễn tiến ra sao, nhiều lần 
giận hờn, có lúc tưởng xa luôn nhưng nữa tờ lịch kia hai người vẫn 
giữ. Khi thành vợ chồng, nhớ kỷ niệm xưa, họ đem hai mảnh lịch 
ráp lại, đường răng cưa khít rịt. Những chữ ghi chú ngày đó vẫn còn 
nguyên. Đón Xuân này, họ mới nghĩ đem hai nữa tờ lịch ráp lại, gắn 
lên cành mai như một tấm thiệp đặc biệt mỗi độ Xuân về. 

Căn phòng lặng đi trong giây lát. Mọi người vừa nghe xong 
hay vừa thưởng thức một câu chuyện tình rất đẹp. Tình gieo 
ngày ấy trong môi trường tốt lành đã nở hoa thơm, kết quả ngọt. 
Hiểu ý chồng qua ánh mắt, Liên đứng lên chỉ tay vào tấm thiệp 
rồi nói về ý nghĩa những chi tiết đã thêm vào như cái nền màu 
tím thành cái viền chung quanh, cái hình hoa sen màu hồng ở 
trên, chữ xuân màu đỏ ở giữa. Liên dừng lại nhìn mọi người, rồi 
nói như lặp lại nhưng giọng có chút lớn hơn:

- Chữ Xuân trên là mùa Xuân, cũng là tên đứa con trai đầu 
lòng của vợ chồng mình đó. 

Sau một tràng vỗ tay như pháo nổ, chị Trúc, nói:

Phải chi có cháu Xuân ở nhà để xem nó lớn như thế nào? 
Nhắc đến cháu là thấy cháu ngay. Nhìn ra ngoài ngõ thấy cháu 
cùng bà ngoại đã về. Đến giữa sân, vùng khỏi tay ngoại, cháu 
chạy ù vào, làm cả nhà rộn lên. Ngồi vui chuyện một lát, má của 
Liên cáo lui để nghỉ và không quên nhắc nhở phải luôn để mắt 
trông cháu. Xuân là đứa bé bụ bẫm, có đôi mắt to và đen lay láy. 
Nó chạy tứ tung, nói năng ngọng nghịu, trông thật dễ thương. Ai 
cũng muốn hỏi nó đôi câu hoặc nắm tay, nựng má…

Trong không khí vui tươi, đầm ấm của gia đình ngày đầu 
Xuân, Liên ôm con vào lòng, nhìn chồng, nhìn lên nhành Xuân 
rộ hoa vàng, có tấm thiệp mừng Xuân chan chứa ân tình mà lòng 
tràn đầy hạnh phúc. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học154

LENS – 
Lắng đọng cảm xúc 

VICTORIA H. 
(Sáng lập và Giám đốc Điều hành  

BodhiLeadMYT Limited - Hồng Kông)

Niềm vui đoàn viên ngày Tết là hình ảnh quen 
thuộc: Không phải khoái lạc ngắn hạn của vật chất, 
mà là hạnh phúc sâu xa khi gia đình sum họp, chia 
sẻ và kết nối. Đây chính là minh chứng văn hóa rằng 
niềm vui, khi gắn với cộng đồng và tình thương, sẽ 
trở thành năng lượng nuôi dưỡng bền vững.

Trong thế giới tài chính đầy biến động, lãnh đạo 
thường bị cuốn vào vòng xoáy của áp lực, khoái 
lạc ngắn hạn và khổ đau lan tỏa. LENS (Lắng đọng 

cảm xúc) ra đời như một khung tư duy giúp họ dừng lại, quan 
sát và chuyển hóa. Bốn bước: Look (Nhìn sâu) – Embrace (Ôm 
chặt) – Notice (Nhận diện) – Shift (Buông bỏ) không chỉ là kỹ 
thuật quản trị cảm xúc, mà còn là hành trình khai minh nội 
tâm: Nhìn thẳng vào căng thẳng, Thấu hiểu động lực khoái lạc, 
Nhận diện khổ đau hệ thống và Buông bỏ tham ái. Điểm độc đáo 
của LENS là sự kết hợp giữa trí tuệ Phật giáo, triết học phương 
Tây và bằng chứng khoa học hiện đại. Nó không chỉ giúp lãnh 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 155

đạo duy trì sự mindfulness (tỉnh thức) trong môi trường áp lực 
cao, mà còn kiến tạo tổ chức bền vững, nhân văn và đầy cảm 
hứng. Mỗi bước trong LENS là một cánh cửa mở ra: Từ việc 
nhận diện stress (căng thẳng), đến việc ôm chặt niềm vui, rồi 
nhận diện khổ đau hệ thống, và cuối cùng là buông bỏ để tái tạo 
năng lượng. Trong văn hóa Việt Nam, người ta thường nói “tĩnh 
tại giữa bão giông”. LENS chính là nghệ thuật tĩnh tại ấy: Một 
phương pháp để lãnh đạo không bị cuốn trôi bởi biến động, mà 
biến áp lực thành trí tuệ, khoái lạc thành động lực, và khổ đau 
thành cơ hội chuyển hóa. 

Look at Stress (Nhận diện căng thẳng) 
Mỗi quyết định trong thế giới tài chính có thể làm rung 

chuyển vận mệnh của hàng nghìn gia đình. Áp lực của người 
lãnh đạo thường bị che giấu sau vẻ ngoài điềm tĩnh, nhưng bên 
trong là gánh nặng về lợi nhuận, cổ đông và sức khỏe tinh thần 
của cả tổ chức. Nếu không được nhận diện, căng thẳng trở thành 
vòng xoáy vô hình, nuốt chửng sự sáng tạo và khả năng đổi mới. 
Theo Deloitte, 70% lãnh đạo tài chính báo cáo mức độ stress 
(căng thẳng) cao hơn trung bình ngành. Cortisol (hormone căng 
thẳng) tăng cao làm giấc ngủ rối loạn, khả năng tư duy chiến 
lược suy giảm. Harvard cũng 
chỉ ra rằng chỉ 10 phút thực 
hành mindfulness (chánh 
niệm) mỗi ngày có thể giảm 
stress và cải thiện sức khỏe 
tinh thần. Những dữ liệu này 
cho thấy căng thẳng không 
phải là hiện tượng cá biệt, mà 
là một thách thức hệ thống. 
Trong giáo lý Phật, bước đầu 
tiên của Tứ Diệu Đế là Khổ 
Đế - nhìn thẳng vào khổ đau 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học156

thay vì né tránh. Câu chuyện Đức Phật sau khi chứng kiến cảnh 
già, bệnh, chết đã từ bỏ cung điện để tìm con đường giải thoát 
cho thấy chỉ khi đối diện trực tiếp với khổ đau, ta mới mở ra khả 
năng chuyển hóa. 

Với lãnh đạo, việc thừa nhận stress không phải là dấu hiệu 
yếu đuối, mà là bước khởi đầu của trí tuệ. Người Việt thường 
nói “lửa thử vàng, gian nan thử sức”. Căng thẳng trong lãnh đạo 
cũng giống như ngọn lửa thử thách, nó phơi bày điểm yếu nhưng 
đồng thời rèn luyện bản lĩnh. Hình ảnh ánh đèn dầu yếu ớt trong 
ngôi chùa cổ, soi rõ từng vết nứt trên tường, gợi nhắc rằng căng 
thẳng chính là ánh sáng trung thực, giúp lãnh đạo nhận diện 
những điểm mù trong quản trị.

Một giám đốc ngân hàng tại TP.HCM từng đối diện kiệt sức 
khi thị trường biến động mạnh. Thay vì tiếp tục che giấu, ông 
tham gia chương trình huấn luyện mindfulness (chánh niệm) 
dành cho lãnh đạo. Sau sáu tháng, tình trạng mất ngủ giảm rõ 
rệt, khả năng ra quyết định cải thiện, và đội ngũ nhân viên cảm 
thấy được kết nối hơn. Đây là minh chứng rằng khi căng thẳng 
được nhìn sâu, nó trở thành dữ liệu cho hành động, chứ không 
phải gánh nặng vô hình. 

Embrace (Ôm chặt): Nhận thức sâu về khoái lạc 
Trong hành trình LENS, sau khi đã nhìn thẳng vào căng thẳng, 

bước tiếp theo là Embrace (Ôm chặt) - học cách nhận thức sâu 
về khoái lạc. Niềm vui là một phần tự nhiên của đời sống, nhưng 
nếu chỉ dừng lại ở khoái lạc ngắn hạn, lãnh đạo dễ rơi vào vòng 
xoáy tìm kiếm vô tận. Embrace không phủ nhận niềm vui, mà 
mời gọi lãnh đạo ôm chặt nó bằng sự tỉnh thức, để biến khoái lạc 
thành năng lượng bền vững. Nghiên cứu về Hedonic Treadmill 
(Băng chuyền khoái lạc), cho thấy niềm vui từ thành công nhanh 
chóng phai nhạt, buộc con người phải chạy liên tục để tìm kiếm 
cảm giác mới. Ngược lại, Broaden and Build Theory (Lý thuyết 
Mở rộng và Xây dựng) của Barbara Fredrickson chứng minh rằng 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 157

cảm xúc tích cực, nếu được nuôi dưỡng bằng thấu cảm và phục 
vụ, sẽ mở rộng tầm nhìn, khơi dậy sáng tạo, và xây dựng nguồn 
lực bền vững. Đức Phật từng dạy rằng niềm vui không phải là 
điều cần tránh, nhưng nếu bám chấp thì ngay cả hạnh phúc cũng 
chứa hạt giống khổ đau. 

Atisha, bậc thầy Phật giáo Tây Tạng, phân biệt ba loại hạnh phúc:

l Thế tục: Từ tài sản và danh vọng, ngắn hạn và dễ phai nhạt. 

l Nhân văn: Từ đạo đức và tình thương, ổn định và gắn kết 
cộng đồng. 

l Tối thượng: Từ trí tuệ và giải thoát, vượt khỏi điều kiện 
bên ngoài. 

Trong lãnh đạo, nếu chỉ dừng lại ở hạnh phúc thế tục, niềm 
vui sẽ chóng tàn. Nhưng khi nuôi dưỡng hạnh phúc nhân văn và 
hướng đến hạnh phúc tối thượng, niềm vui trở thành động lực 
bền vững cho sáng tạo và trách nhiệm xã hội. Aristotle gọi hạnh 
phúc là eudaimonia (sự nở hoa của đời sống) - đạt được qua đức 
hạnh và mục đích. Ông phân biệt giữa hedonia (khoái lạc ngắn 
hạn) và eudaimonia (hạnh phúc bền vững). Trong lãnh đạo, niềm 
vui chỉ thực sự bền vững khi gắn với đức hạnh, trí tuệ và sự phục 
vụ cộng đồng. 

Tại Việt Nam, Vinamilk là minh chứng rõ rệt. Niềm vui từ 
doanh thu và thị phần được nuôi dưỡng bằng niềm tự hào mang 
lại sản phẩm sạch cho hàng triệu gia đình. Một giám đốc từng 
chia sẻ rằng khoảnh khắc nhìn thấy trẻ em vùng sâu vùng xa 
được tiếp cận sữa sạch mới là niềm vui lớn nhất. Niềm vui ấy vượt 
khỏi phạm vi cá nhân, trở thành động lực để toàn bộ đội ngũ gắn 
kết và sáng tạo.

Niềm vui đoàn viên ngày Tết là hình ảnh quen thuộc: Không 
phải khoái lạc ngắn hạn của vật chất, mà là hạnh phúc sâu xa 
khi gia đình sum họp, chia sẻ và kết nối. Đây chính là minh 
chứng văn hóa rằng niềm vui, khi gắn với cộng đồng và tình 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học158

thương, sẽ trở thành năng lượng nuôi dưỡng bền vững. Embrace 
(Ôm chặt) vì thế là lời mời gọi lãnh đạo học cách ở lại với niềm 
vui, thay vì chạy theo khoái lạc tức thời. Khi niềm vui được nuôi 
dưỡng bằng thấu cảm, đức hạnh và phục vụ, nó trở thành nguồn 
năng lượng ổn định, nuôi dưỡng sáng tạo, và khơi dậy trách 
nhiệm xã hội. Niềm vui, nếu được nhìn bằng con mắt tỉnh thức, 
không còn là sự hưng phấn ngắn hạn mà trở thành dòng chảy 
nuôi dưỡng văn hóa, nơi lãnh đạo tìm thấy sự cân bằng giữa 
thành công bên ngoài và bình an bên trong, mở ra khả năng đổi 
mới bền vững. 

Notice (Nhận diện): Khổ đau lan tỏa 
Sau khi đã ôm chặt niềm vui bằng sự tỉnh thức, bước thứ ba 

trong hành trình LENS là Notice (Nhận diện) - nhìn thấy khổ 
đau không chỉ ở cá nhân mà trong toàn bộ hệ thống. Lãnh đạo 
thường tập trung vào hiệu suất và kết quả, nhưng ít khi nhận ra 
rằng cảm xúc tiêu cực lan truyền như một dòng chảy, ảnh hưởng 
đến toàn bộ tổ chức. Theo Gallup, tình trạng kiệt sức gây thiệt 
hại hơn 322 tỷ USD mỗi năm cho doanh nghiệp toàn cầu thông 
qua giảm năng suất và tăng tỷ lệ nghỉ việc. Hiện tượng emotional 
contagion (lây lan cảm xúc), cho thấy tâm trạng của lãnh đạo có 
thể ảnh hưởng trực tiếp đến hiệu suất và sức khỏe tinh thần của 
nhân viên. Khi lãnh đạo căng thẳng hoặc hoài nghi, toàn bộ tổ 
chức dễ rơi vào trạng thái phòng thủ, mất sáng tạo và giảm khả 
năng đổi mới.

Đức Phật gọi đây là khổ trầm luân: Vòng xoáy vô thường mà 
không ai thoát khỏi. Ngài dạy rằng con người bị chi phối bởi năm 
uẩn (sắc, thọ, tưởng, hành, thức). Khi năm uẩn bị ô nhiễm bởi 
tham ái và vô minh, khổ đau lan tỏa như một cái cây: Rễ mục 
ruỗng, thân cây yếu ớt, cành lá héo úa, hoa và quả không thể 
phát triển. Trong tổ chức cũng vậy, khi gốc rễ là lãnh đạo căng 
thẳng, thân cây là hệ thống quản trị trở nên cứng nhắc, cành lá 
là nhân viên mất động lực, và hoa quả - sản phẩm, dịch vụ, giá 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 159

trị xã hội - đều suy giảm. Người Việt có hình ảnh quen thuộc về 
ao làng: Một gợn sóng nhỏ cũng có thể lan ra khắp mặt nước. 
Khổ đau trong tổ chức cũng vậy - một lãnh đạo căng thẳng, một 
nhóm mất niềm tin, có thể tạo ra làn sóng tiêu cực lan rộng. 
Ngược lại, khi lãnh đạo gieo niềm vui và sự thấu cảm, hiệu ứng 
tích cực cũng lan tỏa, giống như ao làng phản chiếu ánh trăng, 
làm sáng cả mặt nước. 

Trong lịch sử Việt Nam, Trần Nhân Tông sau khi lãnh đạo đất 
nước vượt qua chiến tranh đã từ bỏ ngai vàng để trở thành thiền 
sư. Ông nhận ra rằng khổ đau của một vị vua không chỉ là cá 
nhân, mà còn lan tỏa đến toàn dân. Việc buông bỏ quyền lực là 
cách ông giải phóng cả bản thân lẫn cộng đồng khỏi vòng xoáy 
tham ái. 

Trong thời hiện đại, Toyota sau Thế chiến II từng đối diện 
văn hóa căng thẳng vì áp lực phục hồi kinh tế. Thay vì duy trì mô 
hình cạnh tranh khắc nghiệt, họ phát triển triết lý kaizen (cải 
tiến liên tục), khuyến khích nhân viên chia sẻ khó khăn và cùng 
nhau tìm giải pháp. Sự thay đổi này không chỉ giảm khổ đau hệ 
thống mà còn khơi dậy sức mạnh đổi mới, đưa Toyota trở thành 
biểu tượng toàn cầu. 

Nhiều doanh nghiệp ngày nay thực hành compassion circles 
(vòng tròn từ bi) - những buổi đối thoại nơi lãnh đạo và nhân 
viên cùng chia sẻ khó khăn, lắng nghe nhau mà không phán xét. 

Khi khổ đau được thừa nhận tập thể, nó không còn là gánh 
nặng cá nhân mà trở thành chất liệu cho sự gắn kết và sáng tạo. 
Notice (Nhận diện) vì thế là bước quan trọng để lãnh đạo thấy 
rằng căng thẳng không phải vấn đề cá nhân mà là tín hiệu hệ 
thống. Giống như quan sát một cái cây, ta không chỉ nhìn vào 
lá héo mà phải nhận ra rễ đã bị nhiễm độc. Khi khổ đau được 
nhận diện bằng tỉnh thức, nó trở thành nền tảng cho sự chuyển 
hóa tập thể, mở ra khả năng kiến tạo một hệ sinh thái tài chính 
nhân văn. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học160

Shift (Buông bỏ tham ái) 
Sau khi đã Look để nhận diện căng thẳng, Embrace để thấu 

hiểu bản chất khoái lạc, và Notice để quan sát khổ đau, bước 
cuối cùng trong hành trình LENS là Shift (Buông bỏ tham ái). 
Đây không phải là từ bỏ mục tiêu hay phủ nhận tham vọng, mà 
là buông bỏ sự bám chấp vào quyền lực, lợi nhuận ngắn hạn và 
hình ảnh cá nhân. Buông bỏ mở ra con đường mới: Phục vụ, hợp 
tác và sáng tạo.

Trong kinh điển, có câu chuyện về một vị vua dâng kho báu 
cho Đức Phật. Ngài từ chối, để nhắc rằng giá trị thật không nằm 
ở quyền lực hay của cải, mà ở sự tự do nội tâm. Hình ảnh hoa 
sen nở từ bùn minh họa cho tinh thần này: Khổ đau và tham ái 
là bùn, nhưng khi buông bỏ, trí tuệ và từ bi nở rộ như hoa sen 
thanh khiết. Hơn 2.500 năm sau, thông điệp ấy vẫn vang vọng 
trong thế giới tài chính. Theo PwC, 79% nhà đầu tư toàn cầu ưu 
tiên doanh nghiệp có chiến lược ESG (Environmental, Social, 
and Governance - Môi trường, Xã hội và Quản trị) rõ ràng, và 
65% sẵn sàng chấp nhận lợi nhuận thấp hơn trong ngắn hạn để 
đổi lấy giá trị dài hạn. 

Larry Fink, CEO BlackRock, khẳng định tương lai đầu tư phụ 
thuộc vào ESG. Quyết định chuyển hướng sang năng lượng tái 
tạo và giáo dục không chỉ củng cố thương hiệu BlackRock mà 

còn tạo niềm tin lâu dài từ cổ 
đông và nhân viên. Song song 
đó, Bill Gates tuyên bố sẽ dành 
gần như toàn bộ tài sản của 
mình cho các hoạt động từ 
thiện và phát triển bền vững 
vào năm 2045. Cam kết này 
phản ánh tinh thần buông bỏ 
tham ái, tạo ảnh hưởng mạnh 
mẽ đến thế hệ nhà đầu tư trẻ. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 161

Tại Việt Nam, nhiều doanh nghiệp cũng đang đi theo hướng 
này. Vingroup đầu tư mạnh vào xe điện VinFast để thúc đẩy năng 
lượng xanh, và Bamboo Capital triển khai các dự án năng lượng 
tái tạo. Những bước đi này, cho thấy xu hướng ESG không chỉ 
mang tính toàn cầu mà còn hiện hữu ngay trong cộng đồng 
doanh nghiệp Việt. Buông bỏ tham ái, vì thế, không phải là mất 
mát, mà là sự chuyển hóa để kiến tạo niềm tin lâu dài và giá trị 
xã hội. Buông bỏ tham ái đồng nghĩa với việc chuyển từ “tối đa 
hóa lợi nhuận” sang “tối đa hóa giá trị xã hội”. Quản trị hiện đại 
hỗ trợ sự chuyển hóa này thông qua minh bạch, đối thoại và sự 
tham gia của cộng đồng. 

Khi lãnh đạo biết buông bỏ, họ không còn bị trói buộc bởi nỗi 
lo kiểm soát tuyệt đối, mà học cách tin tưởng vào đội ngũ, vào 
cộng đồng, và vào giá trị lâu dài. Trong văn hóa Việt, hình ảnh 
thả cá chép ngày Ông Công Ông Táo là biểu tượng của sự buông 
bỏ và tái sinh. Cá chép được thả về sông không phải là mất mát, 
mà là hành động mở ra hành trình mới, mang theo lời cầu chúc 
cho sự thịnh vượng. Buông bỏ tham ái trong lãnh đạo cũng vậy: 
Giải phóng tổ chức khỏi vòng xoáy ngắn hạn để mở ra con đường 
bền vững. 

Tóm lại, khi bốn bước LENS được thực hành trọn vẹn, lãnh 
đạo không chỉ vượt qua nỗi đau cá nhân mà còn kiến tạo một 
hệ sinh thái tài chính nhân văn và bền vững. Look biến căng 
thẳng thành dữ liệu cho hành động. Embrace chuyển niềm vui 
ngắn hạn thành động lực bền vững. Notice biến khổ đau thành 
nền tảng cho văn hóa thấu cảm. Shift tái định nghĩa thành công 
bằng giá trị xã hội và sự bền vững. Trong thế giới nơi mỗi quyết 
định tài chính ảnh hưởng đến hàng nghìn gia đình, LENS không 
chỉ giúp lãnh đạo vượt qua nỗi đau cá nhân mà còn kiến tạo 
một hệ sinh thái nhân văn. Đây là lời kêu gọi hành động: Hãy 
nhìn sâu, thấu cảm, nhận diện và buông bỏ, để tổ chức không 
chỉ tăng trưởng mà còn trở thành nguồn lực cho sự chuyển hóa 
xã hội. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học162

Nắng xuân
RẠNG RỠ

  VŨ KHẮC TĨNH

Nắng xuân vàng hườm như màu bông cúc trong vườn 
nhà người hàng xóm.

Bằng những kinh nghiệm trồng trọt, họ gieo hạt, họ 
ước lượng thời tiết theo âm dương mưa nắng có độ ẩm chuẩn 
xác ngày gieo hạt lúc nào thì bông sẽ nở rộ kịp mấy ngày Tết. Họ 
lấy hạt giống mua ở cửa hàng bán cây kiểng đem về phơi khô, gói 
lại cẩn thận để trên giàn bếp. Họ nói với mấy đứa con đến ngày 
gieo hạt ra phụ giúp một tay. Một mảnh đất bên hông nhà, đứa 
xơi đất, đứa gieo hạt, đứa xách nước giếng về tưới, mồ hôi đứa 
nào cũng chảy nhễ nhại nhưng vẫn rạng rỡ môi cười.

Khi những con chim én bay lượn trên bầu trời báo hiệu cho 
một mùa xuân, đám cúc đã xanh um tùm lá và lác đác những nụ 
xanh. Nụ mỗi ngày mỗi nhiều dần, nhiều dần rồi bắt đầu nở nhuỵ 
khai hoa, bông cúc nào cũng vàng rực nhìn đã con mắt. Họ nhìn 
đám bông cúc nở tưng bừng, họ nở nụ cười mãn nguyện. Trong 
lúc trà dư tửu hậu, họ luôn miệng khoe với bà con chòm xóm 
láng giềng. Còn những đứa con trong nhà thì khen cha mình 
tính ngày gieo trồng giỏi quá, bông cúc nở ngay bong những 
ngày Tết. Nắng xuân cũng hòa chung nhịp thở với màu cúc vàng, 
phản chiếu trong họ ánh mắt lấp lánh.

Nắng xuân hiền khô nhảy múa trên đầu, trên vai, trên chiếc 
nón lá người nông dân, và lúc nào cũng nở nụ cười hiền hậu trên 
môi. Nắng lung linh ví như một miếng bánh ngọt tan ra thấm 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 163

trong miệng một cảm giác vui khó tả. Đó là sự háo hức của mỗi 
một con người, mỗi ngày đi ra, đi vô trong nhà mắt liếc nhìn tấm 
lịch treo trên tường, và sau đó gỡ tờ lịch cuối ngày coi còn mấy 
ngày nữa là tới Tết.

Những vạt nắng nhảy múa như một tấm lụa vàng bay trong 
gió, căng ra khắp cánh đồng, đồi núi, thôn xóm làng mạc. Nắng 
thổi hơi ấm áp làm khô ngọn gió đông mang chút hơi lạnh từ vô 
biên thổi về. Nắng reo vui như một khúc hòa âm không lời, bắt 
đầu gọi mời cây lá đâm chồi nảy lộc bung ra trên cành nhánh, hồi 
hộp chờ ngày khoe sắc giữa muôn ngàn tia nắng.

Trước sân nhà, nắng đã kịp báo và hôn nhẹ lên những nụ mai, 
giật mình thức giấc sau một đêm ngủ vùi ngon giấc. Cây mai, 
sau một thời gian chịu biết bao nỗi đau trút lá, những nụ mai 
xinh nhú ra trên những cành nhánh khẳng khiu. Nắng nghiêng 
rơi đánh thức từng nụ mai, để bông mai sắc vàng chào đón một 
mùa xuân rạng rỡ.

Trên khoảnh đất ở góc sân, 
cây mai nở bông vàng tán lá 
non tơ lay bay trước ngọn gió 
nhẹ. Ngồi nhìn cây mai, vườn 
cúc nở vàng khoe sắc, tôi lại 
nghĩ ngay đến người trồng 
trọt đám cúc và trồng mai. Để 
có được một vườn hoa cúc, cây 
mai nở bông kịp Tết, họ phải 
bỏ ra nhiều công đoạn chăm 
bón. Họ lam lũ vất vả lắm mới 
mong mang đến cái đẹp cho 
từng nhà, từng gia đình, từng 
người. Tình cảm ấy đong đầy 
những cảm xúc và đáng trân 
trọng biết bao.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học164

Ở quê tôi không có nhiều loại hoa sang trọng, quý hiếm, đắt 
tiền. Nhà nào cũng chưng một vài chậu hoa cúc, chậu thược dược 
hay chậu vạn thọ, còn mai chỉ có một vài nhà trồng nhưng vẫn 
để mưa nắng tự nhiên, đến kỳ thì mai nở, như một tín hiệu báo 
cho biết mùa xuân về, Tết đến. Không như ở phố, mai được chiết 
cành, ươm trồng cây con trong chậu như một loại cây kiểng. Cứ 
thế, rất bình dị, mai vàng khoe sắc cùng với các loại hoa khác 
mỗi mùa xuân đến như một sự hạnh ngộ của đất trời muôn thuở.

Nắng xuân, nắng hiếm, màu nắng vàng rạng rỡ, nắng vừa 
dịu dàng, vừa kiêu sa, lại vừa dân dã. Nắng vừa là thiên cổ lại 
vừa thanh tân! Nắng lại cho tôi trôi cùng năm tháng trong hoài 
niệm, trong mênh mông trời đất. Mấy mươi năm trôi qua, nhìn 
nắng, tôi mới ngộ ra nắng cũng có lúc bừng sáng, cũng tắt dần 
như nắng mai, nắng trưa, nắng chiều… Thì ra nắng có hơn chi 
một kiếp người theo thời gian rồi cũng lụi tàn theo kiếp nhân 
sinh luân hồi đến đi sinh tử. Không thể buông xuôi và phó mặc 
trước ranh giới tốt, xấu mong manh. Đây là lòng dũng cảm đầy ý 
chí vươn lên trong tiềm thức của mỗi một con người, như nắng.

Một mùa nắng xuân đong đầy, xua tan không khí lạnh mà 
không làm cho ta khó chịu. Nắng xuân trải lòng ra giữa thanh 
thiên bạch nhật, nhân lên và gọi dậy sắc vàng. Từng màu, từng 
màu sắc vàng hườm hòa chung trong vũ điệu âm thanh mùa xuân, 
chảy miên man vào lòng người. Một mùa nắng xuân rạng rỡ. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 165

Đời một bông hoa
MINH TRÍ

Hoa nở cánh bung giữa nắng xuân
Nhắc ta trân quý phút trong ngần
Sắc hoa mỏng nhẹ như làn thở
Rực rỡ rồi tan - chỉ một lần.

Hoa tàn khép cánh, chẳng tươi lâu
Nhắc chuyện vô thường giữa bể dâu
Mọi sự đổi dời theo quy luật
Như mây hợp tán - mấy hồi tan.

Hoa rụng nhẹ rơi theo gió bay
Dạy ta buông bỏ nỗi niềm cay
Cánh hoa chẳng níu cành từng giữ
Không trách gió trời - vẫn nhẹ lay.

Hoa mới lại lên sau rụng rơi
Nhắc ta tiếp nối nhịp luân hồi
Mọi cuộc khép tàn đều gieo hạt
Sắc hương trở lại - chóng nhanh thôi.

Nhìn hoa nở - tàn - rụng - mọc ra
Dạy ta tỉnh thức giữa phong ba
Hạnh phúc sống tròn khi đang đến
An nhiên đón nhận lúc phai nhòa. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học166

Hồng tàn
BỈ HAO

Chiều nghiêng,
cánh hoa e ấp cúi đầu
dáng mỏng manh giữa làn hơi thở cũ.
 
Hương phai,
giấc mơ lặng đi lẽ rơi rời
ai, níu nổi?
 
Cánh hồng buông,
không tiếc màu thắm
gió thở dài
hoa cúi chào đất mẹ.
 
Chạm đất,
chẳng âm vang
cánh tan
ru vào quên lãng
 
Một đời nở,
một lần tàn
vuốt ve ký ức rơi rụng
trong im lìm.
Đủ đẹp. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 167

	 Từ Chùa Hang, 
	 nghĩ về Phật giáo 
	 ở Thái Nguyên

HÀN TẤN QUANG

Có thể nói Phật giáo ở Thái Nguyên là Phật giáo 
dân gian, chứ không phải Phật giáo chính truyền. Và 
chính từ Phật giáo dân gian này đã góp phần hình 
thành nên tinh thần “hộ quốc an dân” của Phật giáo 
Việt Nam trong quá trình dựng nước và giữ nước.

Dựa theo Hồ sơ tư liệu của Cục Di sản văn hóa, Khánh 
Chi viết: “Hang Chùa là hang đá tự nhiên, nằm cao hơn 
chân núi khoảng 200m, đường lên hang không dễ, có 

dây leo chẳng chịt. Đứng ở cửa hàng nhìn về hướng Bắc là dòng 
sông Cầu. Cửa hang hình vòm, cao khoảng 4m, rộng 7m - 9m 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học168

quay hướng Bắc – Đông Bắc. Trần hang không quá cao, nhiều 
nhũ đá phủ. Hang có diện tích lớn, nền hang hiện nay không còn 
nguyên vẹn, bị xáo trộn nhiều do hoạt động của con người. Cửa 
hang dạng hàm ếch, ngay cửa có hòn đá to giống như con Voi phủ 
phục. Hang được chia thành 3 ngăn, được nhân dân ví như một 
ngôi chùa thiên tạo trong hang. Đây là một trong những hang 
động lớn của tỉnh Thái Nguyên có nhiều nhũ đá đẹp sánh ngang 
với hang Phượng Hoàng, suối Mỏ Gà, hang Sa Khao, động Linh 
Sơn (những danh lam thắng cảnh đã được xếp hạng quốc gia).

Ngăn 1 rộng và sâu, đáy là dòng suối ngầm chảy trong hang 
hun hút dài vô tận, đi vài ngày mới hết, thông sang tận đất thuộc 
huyện Phú Lương. Trong hang có chỗ bằng phẳng trông như 
được trải một lớp đá cuội, có nhiều chỗ mang dấu vết sinh sống 
của người xưa, tận dụng vật tự nhiên làm thành giếng nước, chỗ 
ngồi,... có nhiều ngách hoang sơ. Vòm hang là cả một khối nhũ 
đá khổng lồ chạy dài như bức màn vây rủ xuống lòng hang đẹp 
đến sửng sốt.

Ngăn 2 đi sâu từ ngoài vào trong khoảng 200m bắt gặp nhiều 
cây nhũ đá khổng lồ, tạo ra các cảnh vật phong phú như: một 
cổng Tam quan trước khi vào chùa, hay kết hợp với các loại cây 
Cọ, cây Dừa... có cây cao trên 15m, chu vi thân từ 2m – 3m. Nhân 
dân địa phương ví đây là các cây cổ thụ trước một “ngôi chùa 
trong Hang”, có nhiều cây đứng song song thành cặp; ngoài ra, 
còn có nhiều khối đá giống như bàn thờ, bát hương, hình ghế 
ngồi và vô số hình thù khác nhau tùy theo tưởng tượng.

Ngăn 3 là tầng cao nhất từ dưới nhìn lên, cao và rộng, phải 
dùng đèn chiếu sáng mới có thể quan sát kỹ được không gian 
cảnh vật trong hang. Nhân dân ví cả hang là một ngôi chùa thì 
đây là các bàn thờ Phật. Trên vách hang cao có tượng Vọng phu, 
Đường Tăng đi lấy Kinh, Phật Quan Âm Bồ Tát, Đức Phật Thích 
Ca, hình voi chầu, hổ phục, rồng bay, kỳ lân múa... Đặc biệt, có 
loại giống như Buồng Tiên nữ, hay hình tượng của Linga và Yoni 
- sinh thực khí tượng trưng...



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 169

Mỗi ngăn hang Chùa rộng rãi có thể chứa đến ngàn người, 
chiều dài ước khoảng gần 1km, chiều rộng nhất 100m, trong 
hang nhiệt độ ấm về mùa đông, mát mẻ về mùa hè. Chính trong 
lòng hang có dòng suối ngầm nên về ngày mưa muốn lên hang 
sẽ khó khăn, bởi đường vào trở thành con suối ngầm chảy thông 
ra sông Cầu cách đó khoảng chưa đầy 1.000m. (…)

Với những giá trị trên, Hang Chùa, xã Văn Lăng, huyện Đồng 
Hỷ, tỉnh Thái Nguyên được Bộ trưởng Bộ Văn hóa, Thể thao và 
Du lịch xếp hạng là Danh lam thắng cảnh quốc gia theo Quyết 
định số 3082/QĐ-BVHTTDL ngày 27/10/2020”1.

Trong bài “Linh thiêng chùa nghìn tuổi giữa lòng núi đá”, 
Thanh Thuận cho biết: “Chùa Hang - Kim Sơn Tự có từ thời 
nhà Lý (thế kỷ XI) vốn là thời kỳ rất hưng thịnh của Phật giáo. 
Chuyện kể rằng: Một sáng xuân năm Nhâm Tuất, vua Lý Thánh 
Tông chợt tỉnh sau cơn mơ dài, bèn kể lại cho hoàng hậu Nguyên 
Phi Ỷ Lan rằng, ngài được Đức Phật dát vàng đưa tới vùng đất 
đẹp Đồng Hỷ. Nguyên Phi Ỷ Lan bèn kinh lý đến đây, thấy phong 
cảnh hữu tình, núi non kỳ vĩ, hang động rộng lớn đúng như giấc 
mộng của vua bèn lấy hang dựng chùa thờ Phật, sắc phong cho 
chùa là Kim Sơn Tự (Chùa Núi Vàng). Có lẽ, Kim Sơn Tự chính 
thức được ra đời từ đấy”2.

Văn hóa Chămpa vào chùa
Lịch sử Việt Nam ghi rõ Lý Công Uẩn là Phật tử thuần thành 

và được Phật giáo ủng hộ lên làm vua, mở ra triều đại nhà Lý. 
Ông làm nhiều Phật sự, như ngay năm đầu tiên lên ngôi (1010), 
ông đã “Xuống chiếu phát tiền kho 2 vạn quan, thuê thợ làm 
chùa ở phủ Thiên Đức, tất cả 8 sở, đều dựng bia ghi công (…) 
Lại hạ lệnh cho các hương ấp, nơi nào có chùa quán đã đổ nát 

1. http://dsvh.gov.vn/hang-chua-tinh-thai-nguyen-3326
2. Thanh Thuận, Linh thiêng chùa nghìn tuổi giữa lòng núi đá, https://www.bienphong.

com.vn/linh-thieng-chua-nghin-tuoi-giua-long-nui-da-post282589.html



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học170

đều phải sửa chữa lại. (…) Năm ấy, độ dân làm sư. Phát bạc ở kho 
1.680 lạng để đúc chuông lớn, treo ở chùa Đại Giáo”3; tháng 5 
(1014), “Hữu nhai tăng thống là Thẩm Văn Uyển tâu xin lập đàn 
chay ở chùa Vạn Tuế để cho tăng đồ thụ giới. Vua chuẩn tâu”4; 
tháng 3 (1016), “Độ cho hơn nghìn người ở kinh sư làm tăng 
đạo. Dựng hai chùa Thiên Quang, Thiên Đức và tô bốn pho tượng 
Thiên Đế”5; tháng 6 (1018), “sai Viên ngoại lang là Nguyễn Đạo 
Thanh và Phạm Hạc sang nước Tống xin kinh Tam tạng”6; tháng 
9 (1024), “làm chùa Chân Giáo ở trong thành để vua tiện ngự 
xem tụng kinh”7, v.v…

Các đời vua sau cũng mộ Phật, nên việc xây dựng Chùa Hang 
vào thời nhà Lý cũng là điều dễ hiểu. Cho dù Chùa Hang không 
phải khởi dựng từ nhà Lý, nhưng cách phối tự ở đây cũng làm 
cho chúng ta suy nghĩ.

Tỉnh Thái Nguyên bây giờ thuộc phủ Phú Lương thời nhà Lý, 
mà “phủ Phú Lương xưa, gồm các châu: Thượng Nguyên, Vĩnh 
Thông, Quảng Nguyên, Cảm Hóa, Vạn Nhai, Tư Nông, Tuyên Hóa 
(thuộc Bắc Kạn, Thái Nguyên, Cao Bằng, Tuyên Quang và một 
phần Vĩnh Phúc, Phú Thọ, Lạng Sơn ngày nay)”8. Tộc người sống 
ở vùng đất này, chủ yếu là người Tày. Hiện nay, “Người Tày có 
dân số đông thứ 2 ở Việt Nam”9, mà “Người Tày chủ yếu theo 
tín ngưỡng thờ cúng tổ tiên, trong ngôi nhà của họ bàn thờ luôn 
được đặt ở nơi trang trọng nhất của ngôi nhà. Đồng bào quan 
niệm: “Vạn vật hữu linh” nên họ coi mọi thứ đều có linh hồn, 
người chết đi về thế giới bên kia và vẫn theo dõi mọi hoạt động 

3. Ngô Đức Thọ (Dịch và chú giải), Đại Việt sử ký toàn thư, T. 1, NXB KHXH, H, 2004, 
trang 250-251.

4. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 253.
5. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 254.
6. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 255.
7. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 257.
8. https://vi.wikipedia.org/wiki/Dương_Tự_Minh?tableofcontents=0
9. https://vi.wikipedia.org/wiki/Người_Tày



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 171

của người trần. Trong gia đình có bất cứ công việc gì xảy ra thì 
gia chủ đều phải khấn báo với gia tiên. Khách và phụ nữ có thai, 
mới sinh không được phép ngồi hay nằm trên ghế, giường trước 
bàn thờ. Trong tôn giáo của người Tày, ngày tảo mộ (3/3 âm 
lịch) là ngày lễ quan trọng nhất của người Tày. Tuy nhiên, ngoài 
tín ngưỡng thờ cúng tổ tiên người Tày còn chịu ảnh hưởng của 
tôn giáo như Phật, Đạo, Nho mặc dù họ không theo một tôn giáo 
nào”10, chẳng khác gì tộc người Kinh.

Văn bản đầu tiên viết về đạo Phật trên đất Việt là cuốn “Lý 
Hoặc Luận” của Mâu Tử. Tác phẩm này được Mâu Tử viết vào 
cuối thế kỷ thứ II Tây lịch, có đoạn hỏi và trả lời câu hỏi: “Sao 
chính gọi là Phật? Phật có nghĩa gì?”, Mâu Tử viết: “Phật là hiệu 
thụy vậy, như gọi ba vua thần, năm đế thánh. Phật là nguyên tổ 
của đạo đức, đầu mối của thần minh. Nói Phật nghĩa là giác, biến 
hóa nhanh chóng, phân thân tán thể, hoặc còn hoặc mất, nhỏ 
được lớn đươc, tròn được vuông được, già được trẻ được, ẩn được 
hiện được, đạp lửa không bỏng, đi dao không đau, ở dơ không 
bẩn, gặp họa không mắc, muốn đi thì bay, ngồi thì lóe sáng, nên 
gọi là Phật vậy”11. Với cách hiểu Phật như thế thì không còn gì 
là bản chất của Phật nữa. Nhưng Phật giáo dân gian Việt Nam là 
như thế, nên chẳng có gì lạ khi “Nhân dân ví cả hang là một ngôi 
chùa thì đây là các bàn thờ Phật. Trên vách hang cao có tượng 
Vọng phu, Đường Tăng đi lấy Kinh, Phật Quan Âm Bồ Tát, Đức 
Phật Thích Ca, hình voi chầu, hổ phục, rồng bay, kỳ lân múa... 
Đặc biệt, có loại giống như Buồng Tiên nữ, hay hình tượng của 
Linga và Yoni - sinh thực khí tượng trưng...”, như Hồ sơ tư liệu 
của Cục Di sản văn hóa được trích dẫn ở phần trên.

Ở đây, chúng ta thấy có Linga và Yoni. Tục thờ Linga và Yoni 
không có trong văn hóa Đại Việt cũng như văn hóa Trung Hoa, 

10. https://vi.wikipedia.org/wiki/Người_Tày
11. Mâu Tử (Lê Mạnh Thát dịch), Tổng tập Văn học Phật giáo Việt Nam, T.1, NXB TPHCM, 

2000, https://thuvienhoasen.org/a24472/b-ban-dich-ly-hoac-luan



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học172

mà là văn hóa Chămpa. Như chúng ta đã biết, “Khi Ấn Độ giáo ra 
đời, theo thần thoại về Shiva, thì vị thần này xuất hiện đầu tiên 
là một cột lửa hình dương vật. Sau này, con người đã biểu tượng 
hóa (Linga và Yoni) để thờ thần Shiva, coi Linga là biểu hiện đặc 
tính dương, Yoni là biểu hiện đặc tính âm của thần. Dạng Linga 
kết hợp với Yoni hay còn gọi là Linga -Yoni được coi là biểu tượng 
sự sáng tạo của thần Shiva. Ở dạng này, thần Shiva còn được gọi 
là “Thần giấc ngủ”. Bộ phận sinh thực khí Linga -Yoni thường 
được thờ trong tháp Chăm, biểu tượng cho thần Shiva và sự sinh 
sôi, phát triển.

Linga, Yoni không chỉ được tôn thờ ở Ấn Độ, mà còn được tôn 
thờ khá phổ biến ở các nước có sự tiếp thu và chịu sự ảnh hưởng 
của Ấn Độ giáo, trong đó có Chămpa lúc bấy giờ.

Linga và Yoni ở Chămpa có những đặc điểm riêng của nó 
và không ở đâu Linga -Yoni lại có số lượng nhiều, hình dáng đa 
dạng và kích thước lớn như ở Chămpa. Loại hình Linga, Yoni ở 
Chămpa có thể được coi là một trong những biểu hiện về sự ảnh 
hưởng sâu đậm văn hóa, tôn giáo của Ấn Độ mà Chămpa lại là 
biểu hiện mạnh mẽ nhất về Chămpa hóa những yếu tố văn hóa, 
tôn giáo tiếp thu được của Ấn Độ giáo”12.

Nhưng tại sao văn hóa Chămpa xuất hiện ở Chùa Hang?

Lịch sử cho biết năm Nhâm Ngọ (982), “Vua (Lê Đại Hành) 
thân chinh đi đánh Chiêm Thành, thắng được. Trước đó vua sai 
Từ Mục, Ngô Tử Canh sang sứ Chiêm Thành, bị người Chiêm bắt 
giữ. Vua giận, sai đóng chiến thuyền, sửa binh khí, tự làm tướng 
đi đánh, chém Bê Mi Thuế (vua Chiêm) tại trận. Chiêm Thành 
thua to. Bắt sống được quân sĩ của chúng nhiều vô kể, cùng là 
kỹ nữ trong cung trăm người và một nhà sư người Thiên Trúc, 
lấy các đồ quý đem về, thu được vàng bạc của báu kể hàng vạn; 

12. Nguyễn Thu Hương (tổng hợp), Tín ngưỡng thờ Linga và Yoni của người Champa, 
https://baotanglichsu.vn/vi/Articles/3101/15323/tin-nguong-tho-linga-va-yoni-cua-
nguoi-champa.html, ngày 5/11/2013



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 173

san phẳng thành trì, phá hủy tông miếu, vừa một năm thì trở về 
kinh sư”13. 

Năm Giáp Thân (1044), lần đầu tiên, vua (Lý Thái Tông) đem 
quân đi đánh Chiêm Thành, “Đoạt được hơn 30 voi thuần, bắt 
sống hơn 5 nghìn người, còn thì bị quan quân giết chết, máu 
nhuộm gươm giáo, xác chết đầy đồng. Vua tỏ ý cảm khái, xuống 
lệnh rằng: “Kẻ nào giết bậy người Chiêm Thành thì sẽ giết không 
tha””14,… Và những người Chăm bị bắt ấy được bắt đầu cuộc 
sống mới trên đất Đại Việt. Chính họ là những người góp phần 
xây dựng một nền nghệ thuật mới, kiến trúc mới của Đại Việt. 

Bây giờ, tham quan Hoàng Thành Thăng Long – Di sản Văn 
hóa thế giới, được UNESCO công nhận ngày 1/8/2010 – chúng 
ta thấy viên gạch có viết những dòng chữ Chăm trên cả hai mặt; 
các tảng kê cột của kiến trúc Hoàng Thành Thăng Long đều 
bằng đá và được chạm hoa sen rất đẹp, nhất là những tảng kê cột 
thời Lý; biểu tượng lá đề có tạo hình rồng hoặc phượng được đặt 
ở chính giữa bờ nóc của kiến trúc (vị trí của mặt nhật, nguyệt, 
hồ lô... trên các kiến trúc Trung Hoa hay ảnh hưởng Trung Hoa), 
v.v… Điều này cho thấy tinh túy văn hóa Chămpa đã hòa vào văn 
hóa Đại Việt, góp phần làm nên văn hóa Việt Nam.

Những chùa được khởi dựng từ thời nhà Lý cũng hiện diện ít 
nhiều văn hóa Chămpa, như cột đá Chùa Dạm (Bắc Ninh); bệ sen, 
hình tượng chim thần Garuda ở Chùa Phật Tích (Bắc Ninh),… 
nên Chùa Hang có Linga -Yoni bên cạnh Phật Thích Ca, Phật Bà 
Quan Âm, không có gì phải ngạc nhiên, bởi đã là con người dù có 
tôn giáo hay không có tôn giáo cũng đều mong muốn có sự sáng 
tạo, có âm dương điều hòa, có sinh sôi, phát triển…

Phật, Đạo trong tâm thức dân gian
Thời Lý Thánh Tông, năm Canh Tuất (1070), “Mùa thu, tháng 

13. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 226-227.
14. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 281.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học174

8, làm Văn Miếu, đắp tượng Khổng Tử, Chu Công và Tứ phối 
(Nhan Uyên, Tăng Sâm, Tử Tư, Mạnh Tử - bốn học trò của Khổng 
Tử), vẽ tượng Thất thập nhị hiền (72 học trò giỏi của Khổng 
Tử), bốn mùa cúng tế. Hoàng thái tử đến học ở đây”15. Năm 
Ất Mão (1075), đời Lý Nhân Tông, “Mùa xuân, tháng 2, xuống 
chiếu tuyển Minh kinh bác học và thi Nho học tam trường. Lê 
Văn Thịnh trúng tuyển, cho vào hầu vua học”16. Như vậy, triều 
đại nhà Lý là triều đại đầu tiên ở Việt Nam xác lập hệ thống giáo 
dục khoa cử có hệ thống. Do đó, lúc này, Nho, Phật, Đạo có mặt 
đầy đủ ở triều đình cũng như ở trong dân chúng. Nhưng từ vua, 
quan cho đến dân, tinh thần Phật giáo và Đạo giáo vẫn bàng bạc 
trong suy nghĩ và trong lối sống.

Những việc làm của nhà Lý với dân với nước, theo Sử thần 
Ngô Sĩ Liên chẳng có gì chê trách, “Duy có việc ham thích đạo 
Phật, đạo Lão là chỗ kém”17.

Đạo giáo còn có tên gọi khác là Lão giáo, Đạo Lão, Đạo Hoàng 
Lão, hay Đạo gia, Tiên giáo. Theo Bách khoa toàn thư mở, “Đạo 
giáo có 3 trường phái: Đạo học (chủ trương tu tánh thiên về vấn 
đề đắc đạo thành Tiên, quay về với nội tâm tìm sự thanh tĩnh để 
đạt Đạo, tương đương phương pháp Đốn ngộ của Phật giáo. Đại 
diện cho trường phái này là Lão Tử, Trang Tử, Liệt Tử (khoảng 
thế kỷ thứ 4 trước CN) viết Xung Hư Chân Kinh, Quan Doãn 
Tử viết Văn Thủy Chân Kinh, Trần Hi Di tức Trần Đoàn Lão Tổ 
(khoảng 900, đầu thời Tống) là người đã sáng lập khoa Tử vi), 
Tiên học (còn gọi là Đan Đạo, khác với Đạo học, là phương pháp 
tiệm tu, đi từ thấp đến cao, từ thô tới tinh, từ hữu vi đến vô vi; có 
mục tiêu tu hành phản lão hoàn đồng, trường sinh bất lão tức là 
chủ trương tu tạo nên một xác thân tráng kiện, dần dần tiến đến 
thân tâm an lạc và cuối cùng mở được tuệ giác và chung cuộc 

15. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 291.
16. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 294.
17. Đại Việt sử ký toàn thư, T.1, sđd, trang 264.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 175

vẫn đi đến chỗ Thiên Nhân hiệp nhất, huyền đồng cùng Trời Đất. 
Phái Tiên học cũng thờ Lão Tử nhưng có 3 vị đứng đầu là Đông 
Hoa Đế Quân Lý Thiết Quải (sống vào thời nhà Hán) tu ở núi Côn 
Lôn; Chung Ly Quyền (cuối thời Đông Hán), đứng đầu Bát Tiên; 
Lữ Động Tân là đồ đệ của Hán Chung Ly), và Đạo giáo nhân gian 
hay Đạo giáo phù thủy do Trương Đạo Lăng (34-156), người nước 
Bái đến núi Tứ Xuyên tu luyện, là cháu 8 đời của Trương Lương 
thời Tam Quốc (đời Hán – 206 trước CN và 220 sau CN) sáng lập 
"Đạo 5 đấu gạo" (Ngũ đấu mễ đạo: Ai muốn vào Đạo thì phải nộp 
5 đấu gạo), thờ Lão Tử tôn xưng là Thái Thượng Lão Quân dùng 
kinh kệ, bùa chú, phương thuật, tế lễ… để thu hút tín đồ. Khi 
truyền đạo trong dân gian, ông nói rằng mình được Thái Thượng 
Lão Quân truyền đạo Chính Nhất Minh Uy, phong làm Thiên Sư. 
Vì vậy, dân gian gọi đạo của ông là Thiên Đạo Sư”18, và “Thời 
điểm đầu tiên được xác nhận của Đạo giáo như một tôn giáo là 
năm 215, khi Tào Tháo chính thức công nhận trào lưu Thiên sư 
đạo như một tổ chức tôn giáo”19.

“Đạo giáo khi vào Việt Nam, hòa quyện với văn hóa tín ngưỡng 
dân gian đã hình thành một khuynh hướng của những người thật 
sự không phải là tín đồ đạo Lão nhưng có tư tưởng gần với phái 
Tiên Đạo hay Đạo giáo Thần Tiên, tức ưa thích đời sống thanh 
tĩnh nhàn lạc. Đó là những bậc trí thức Nho giáo, sinh không gặp 
thời, gặp chuyện bất bình nơi chốn quan trường hay các bậc anh 
hùng đã làm xong phận sự nam nhi đến lúc công thành thân thối 
lui về ẩn dật, vui thú điền viên cùng với thiên nhiên thi phú, cuộc 
cờ chén rượu mà theo dòng lịch sử, chẳng hạn như Nguyễn Trãi, 
Chu Văn An, Trạng Trình Nguyễn Bỉnh Khiêm, Nguyễn Khuyến, 
Nguyễn Công Trứ,... với cuộc sống "tri túc, tiện túc, đãi túc, hà 
thời túc; tri nhàn, tiện nhàn, đãi nhàn, hà thời nhàn" của học 
thuyết Lão - Trang. Giới sĩ phu xưa thường cùng nhau tổ chức 

18. https://vi.wikipedia.org/wiki/Đạo_giáo
19. https://vi.wikipedia.org/wiki/Đạo_giáo



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học176

cầu Tiên để hỏi về vận nước, chuyện kiết hung đại sự… Nhiều 
đàn cầu Tiên nổi danh một thời, như đền Ngọc Sơn (Hà Nội), đền 
Tản Viên (Sơn Tây), đền Đào Xá (Hưng Yên)… Đầu thế kỷ 20, các 
đàn cầu Tiên (gọi là thiện đàn) mọc lên khắp nơi. Ngày nay, Đạo 
giáo Việt Nam với tư cách là một tôn giáo không còn tồn tại nữa, 
tuy nhiên những ảnh hưởng của nó đến đời sống xã hội, nhất là 
tại các vùng kém phát triển thì vẫn còn rất mạnh mẽ”.

Ý cuối này, tôi cho rằng chưa đúng lắm. Không kể các thành 
phố trực thuộc Trung ương, như Hà Nội, Hải Phòng, Đà Nẵng, 
Thành phố Hồ Chí Minh,… chỉ nói riêng tỉnh Thái Nguyên hiện 
nay “là tỉnh duy nhất của khu vực trung du miền núi phía Bắc 
nằm trong Top 10 tỉnh thành phố có mức thu nhập bình quân 
đầu người GNI cao nhất cả nước năm 2020 (với 12.960 USD)”20, 
và “Theo kết quả của tổng điều tra dân số nhà ở năm 2019 của 
Tổng cục Thống kê, Thái Nguyên là địa phương đứng thứ 3 cả 
nước về tỷ lệ sở hữu ô tô cá nhân trên hộ dân với tỷ lệ 10,3%, chỉ 
xếp sau Hà Nội và Đà Nẵng và đây cũng là tỉnh có tỉ lệ số hộ gia 
đình sử dụng điện thoại đứng thứ 3 cả nước, chỉ xếp sau Thành 
phố Hồ Chí Minh và Cà Mau”21, thì Thái Nguyên rõ ràng không 
phải là “vùng kém phát triển”. Vì thế, tôi đồng thuận với nhận 
xét của TS Nguyễn Thị Bích Hạnh qua bài viết “Tín ngưỡng Việt 
Nam có phải là Đạo giáo?” đăng trên báo Pháp luật Việt Nam, 
ngày 31/7/2021.  

Ở bài viết này, TS Nguyễn Thị Bích Hạnh cho rằng: “Khi du 
nhập vào Việt Nam, Đạo giáo bị hòa trộn với tín ngưỡng truyền 
thống. Nhánh Đạo giáo phù thủy rất tương đồng với tín ngưỡng 
ma thuật nên sự hòa trộn rất khó phân biệt đâu là Đạo giáo, đâu 
là tín ngưỡng. Rất nhiều nhà nghiên cứu quy hết cho mọi tín 
ngưỡng Việt Nam là Đạo giáo. Còn người dân thích lên đồng, mê 
phong thủy, chăm tập dưỡng sinh... lại không biết Đạo giáo là 

20. https://vi.wikipedia.org/wiki/Thái_Nguyên
21. https://vi.wikipedia.org/wiki/Thái_Nguyên



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 177

gì? Ngoài ảnh hưởng đến các nhà Nho, Đạo giáo còn hòa trộn với 
các tôn giáo khác như Phật giáo. Chử Đồng Tử là người vừa tu 
đắc đạo thành Phật, vừa được coi là tổ sư của Đạo giáo Việt Nam.

Ngày nay, Đạo giáo Việt Nam với tư cách là một tôn giáo không 
còn tồn tại nữa, tuy nhiên những ảnh hưởng của nó đến tư duy và 
đời sống xã hội của người Việt thì vẫn còn. Thuật phong thủy, các 
phương pháp dưỡng sinh, các môn võ thuật, các hình thức bói 
toán, cúng bái, trừ tà của Đạo giáo vẫn phổ biến tại Việt Nam. Tại 
Hà Nội vẫn còn một số đạo quán của Đạo giáo như Thăng Long 
tứ quán bao gồm Trấn Vũ quán, nay gọi là đền Quán Thánh ở phố 
Quán Thánh; Huyền Thiên quán, nay là chùa Huyền Thiên ở phố 
Hàng Khoai; Đồng Thiên quán, nay là chùa Kim Cổ ở phố Đường 
Thành; Đế Thích quán, nay là chùa Vua ở phố Thịnh Yên.

Do sự tiếp biến văn hóa, tín ngưỡng dân gian Việt Nam có sự 
vay mượn, cải biên các tôn giáo cho phù hợp với tâm thức người 
Việt. Tuy nhiên, các tín ngưỡng truyền thống không sao chép 
nguyên bản, mà là sự sáng tạo không ngừng của người Việt, tạo 
nên bản sắc riêng. Do đó, tín ngưỡng thờ thần thánh Việt Nam 
không phải là Đạo giáo”22. 

Nhìn chung, ở Chùa Hang cũng như nhiều chùa khác trên 
địa bàn tỉnh Thái Nguyên đều có thờ Phật và thờ Bồ tát, điều 
này khẳng định Phật giáo ở Thái Nguyên là Phật giáo Đại thừa, 
nhưng theo cách lý giải về Phật như Mâu Tử trong tác phẩm 
“Lý Hoặc Luận” đã trích dẫn ở phần trên và hiện nay trong suy 
nghĩ của nhiều người như thế (qua cách phối tự ở các chùa) nên 
có thể nói Phật giáo ở Thái Nguyên là Phật giáo dân gian, chứ 
không phải Phật giáo chính truyền. Và chính từ Phật giáo dân 
gian này đã góp phần hình thành nên tinh thần “hộ quốc an dân” 
của Phật giáo Việt Nam trong quá trình dựng nước và giữ nước 
cả ngàn năm qua, kể cả trong thời đại Hồ Chí Minh. 

22. https://baophapluat.vn/phong-thuy-va-tin-nguong-tho-than-thanh-tai-cac-tu-tran-viet- 
nam-ky-4-tin-nguong-viet-nam-co-phai-la-dao-giao-post405672.html



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học178

CHÙA THIÊN TRÙ 
SƠN MÔN HƯƠNG TÍCH

NGUYỄN LÂM

Chùa Thiên Trù tọa lạc trong dãy núi Hương Sơn thuộc 
thôn Yến Vĩ, xã Hương Sơn cách trung tâm thành 
phố Hà Nội khoảng 60 km. Theo truyền thuyết, nơi 

đây đã trở thành miền đất lý tưởng cho các tu sĩ tu hành ẩn 
dật, nhất là thời kỳ Phật giáo Lý - Trần. Các tài liệu cho biết 
danh hiệu Thiên Trù là do vua Lê Thánh Tông (1460-1497) khởi 
xướng. Ban đầu, Thiên Trù có ý nghĩa là một phụ tinh trong các 
sao tử vi, chỉ về sự ăn uống, sau này lấy làm danh hiệu chùa. 
Căn cứ vào Khoa cúng Tổ của chùa Thiên Trù, thì các thế hệ 
truyền đăng đã trải qua 11 đời, nay kế tiếp là thế hệ thứ 12. 
Trong mỗi thế hệ, chắc có rất đông các huynh đệ cùng hàng 
nhưng tiếc rằng trong Khoa cúng Tổ không ghi được hết, cho 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 179

nên càng không rõ ai trước ai sau. Người được trao trụ trì thứ 
bậc thế nào, nay đều mờ mịt nhất là từ thế hệ thứ 7 trở lên, chỉ 
có từ thế hệ thứ 8 về sau, thế hệ thứ 9, thứ 10 là ghi tương đối 
đầy đủ. Tuy nhiên, trong khoa cúng còn được bổ sung hai danh 
tăng xuất chúng, chắc không trực tiếp trụ trì chốn tổ, như Tị 
Tổ Thích Bính Bính, tự Chiếu Kính, húy Hải Lượng và Tổ Thích 
Thanh Lai, hiệu Tố Liên thuộc thế hệ thứ 10. Theo bia Thiên 
Trù Thiền Tự dựng tháng 3 năm Chính Hòa thứ 17 (1685) ghi 
về tổ như sau: Thiền sư Viên Quang chân nhân được nhà vua 
ban Thượng Lâm viện Tăng lục ty Hòa thượng Viên Giác Tôn giả 
Hòa thượng thanh bạch một lòng chuyên lao vào việc Tam bảo: 
trong lo sửa động Hương Tích, ngoài thì xây dựng cảnh Phật 
Thiên Trù, khuyến giáo thập phương, cùng góp công đức, phúc 
trời lâu dài lau mãi hương đăng ở chùa, việc Phật được tròn quả 
phúc. Kế tiếp là hàng ngàn phương danh Phật tử phát tâm công 
đức xây dựng chùa trong đó có nhiều vị trong vương cung phủ 
chúa. Hơn 200 năm sau lại có một đợt trùng tu lớn. Theo Trùng 
Tu Thiên Trù Tự Bi dựng tháng 7 năm Duy Tân thứ 4 (1910) cho 
biết: “Kiến tạo ban đầu là Viên Quang Tổ sư, sau đó là Thông 
Lâm Thiền sư xây dựng tiếp Hậu viện và Tiền đường, nhưng 
Chính điện cũ nát và Giải vũ chật hẹp vẫn như cũ. Khoảng năm 
Thành Thái (1889-1907), Thiền sư Thanh Quyết làm Giám viện 
chùa này là bậc hào kiệt trong Tăng chúng, nghiêm cẩn giữ giới 
luật, nối được đèn Tổ, thấu hiểu thời nghi, giỏi về kiến trúc, bàn 
bạc với thân hào trong làng, lập hội Tập Thiện trình báo với tỉnh 
hạt để xây dựng mới lại chùa. Thế rồi tính toán công trình, mua 
sắt gỗ, chở cát ngói, phá đá xây tường, lấp khe dựng nền. Trước 
hết cải tạo hai dãy Giải vũ 20 gian, xây gác cổng 2 tầng, xây 
nhà mới ở phía trái chùa, xây Tiên cung ở bên phải, xây Chính 
điện cho cao và rộng hơn, xây gác chuông cho thật to lớn cùng 
trấn song. Quán bến, giếng khơi, đường đá, mọi thứ đều lần lượt 
hoàn thành, trạm trổ sơn vẽ, cốt sao cho thật kiên cố, tinh xảo, 
công việc phải mất hàng 10 năm này. Kinh phí phải tốn hàng 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học180

vạn vạn đồng, đều là do quý quan địa phương cùng thiện nam 
tín nữ thập phương vui lòng hỷ cúng. Cứ theo ngày nay mà xét, 
thì Hương Sơn danh thắng, lâu đài tráng lệ, đến mức này chừng 
như đã là cùng cực. Hơn nữa, công việc khi mới đề xuất thì 
có muôn vàn khó khăn. Vậy mà hoàn thành dường như nhanh 
chóng, chắc hẳn được thần linh trong núi ngấm ngầm phù trì và 
khiến cho khách du lãm bốn phương đều tấm tắc khen: Động là 
động đẹp nhất trời Nam, chùa cũng là chùa đẹp nhất trời Nam, 
đều là do Thiền sư Thanh Quyết đề xướng mà nên” (HT Thanh 
Phúc dịch).

Thế rồi thời vận thay đổi, Thiên Trù nằm trong khu căn cứ 
hoạt động cách mạng chống thực dân Pháp tái xâm lược. Ngày 11 
tháng 2 năm Đinh Hợi (1947), quân Pháp đã vào đốt phá chùa, 
Thiên Trù thành đống gạch vụn tro tàn. Năm 1948 và 1950 chúng 
lại vào đốt và còn cho máy bay thả bom hủy diệt, Thiên Trù không 
còn nữa. Dấu vết xưa, nay chỉ còn lại vườn tháp mà thôi.

Năm 1973, Sở Văn hóa Hà Tây xây 5 gian nhà, nhìn xuống hồ 
Song Nguyệt, một gian làm phòng của Hòa thượng trụ trì, còn 
lại làm phòng tiếp khách, và năm sau dựng ngôi tháp tổ đệ thập. 

Năm 1982, xây 5 gian Pháp đường bên hồi dãy nhà Quan cư, 
do nhóm Phật tử Kính Phương ở Hà Nội thực hiện.

Năm 1984, dựng tháp chuông trên nền sân thứ ba.

Năm 1989, dựng ngôi Tam bảo kiểu chữ Đinh chồng diêm, 
giữa điện thờ Bồ tát Quan Âm Nam Hải bằng đá, tạc theo mẫu 
tượng trong động Hương Tích nhưng lớn hơn.

Những năm tiếp theo, hoàn thiện nhà Hậu cung, nhà Tổ, 
thờ Thánh Mẫu, dựng lầu Quan Âm, xây Nam Thiên môn năm 
1994 và 2 dãy nhà Khách, nhà Lưu niệm. Tháp Tổ thập nhất, 
nâng cấp mở rộng bến Trù, làm đường lên chùa và lối vào động 
Hương Tích.

Truyền thừa theo Khoa cúng Tổ chùa Thiên Trù:



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 181

1. Tổ khai sáng: Viên Quang chân nhân. 
Tị tổ Thích Bính Bính, tự Chiếu Kính, húy Hải Lượng.

2. Tổ sư Thích Cương Tuệ, pháp danh An Trú, tự Thông Dụng.
3. Tổ sư Thích Tuấn Nhã, húy Thiệu, pháp danh Phổ Chiêu.
4. Tổ sư tự Chiếu Tự, hiệu Tam Giáo Tổ sư.
5. Tổ sư húy Đoan, pháp danh Thông Lâm.
6. Tổ sư Thích Hoàng Hoàng, pháp danh Tâm Chúc, hiệu 
Minh Chính.
7. Tổ sư Thích Minh Mẫn, pháp danh Thanh Hữu.
8. Tổ sư Thích Đôn Mẫn, pháp danh Thanh Quyết.
9. Tổ sư pháp danh Trí Tích, húy Phổ Minh.
10. Tổ sư pháp danh Thanh Chân, hiệu Chân Như.
11. Tổ sư Viên Thành, tự Nguyệt Trí.
12. Đương kim trụ trì: Thích Minh Hiền.

Như vậy, sự nghiệp khai sơn và đại trùng tu chùa Thiên Trù 
cũng như động Hương Tích theo các văn bia ở chùa đã trải qua 
6 thế hệ trụ trì (Viên Quang, Thông Lâm, Thanh Quyết, Thanh 
Tích, Thanh Chân (1905-1989), Viên Thành (1950-2002). Còn 
trong Khoa cúng Tổ đến nay đã tiếp nối thế hệ thứ 12. Tuy nhiên, 
tháp tổ khai sáng là Viên Công tháp chứ không phải Thủy Thiên 
tháp. Còn Tị Tổ Thích Bính Bính, tự Chiếu Kính, húy Hải Lượng 
chưa tìm thấy trong bia đá. Lại nữa, Nguyệt Đường Chân Lý Tổ 
Sư –Tăng lục ti Hòa thượng tự Như Trí Giác Tuệ (theo Tào Khê 
thực lục ký) không có trong khoa cúng. Tổ thứ 9: Bia đá ghi 
Thanh Chân, Khoa cúng ghi Trí Tích. Ngoài ra, chư tổ thuộc các 
thế hệ trong sơn môn Hương Tích được cử đi hoằng pháp, chấn 
tích, trụ trì ở khắp các nơi thì rất nhiều, không thể khảo cứu hết 
được, chẳng hạn Tổ thứ 9 đã đào tạo hơn 100 đệ tử thành đạt 
với hàng chục ngôi chùa trực thuộc chốn tổ. Nay xin lược tính, 
mong độc giả hoan hỉ chỉ giáo:



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học182

Các chùa thuộc Sơn môn Hương Tích
1-	Chùa Hương Tích, Yến Vỹ, huyện Mỹ Đức, Hà Nội. 

2- Chùa Thầy, xã Sài Sơn, huyện Quốc Oai, Hà Nội.

3- Chùa Đỉnh Sơn, động Thánh Hóa, Sài Sơn, Quốc Oai, Hà Nội.

4- Chùa Một Mái, Sài Sơn, Quốc Oai, Hà Nội.

5- Chùa Long Đẩu, Sài Sơn, Quốc Oai, Hà Nội.

6- Chùa Phúc Đức, thôn Phúc Đức, xã Sài Sơn, Quốc Oai, Hà Nội.

7- Chùa Thiền Sư, xã Đồng Bụt, Quốc Oai, Hà Nội.

8- Chùa Đồng Dương, Phúc Mậu, Đồng Mai, Hà Đông, Hà Nội.

 9- Chùa Triệu Khánh, Thanh Trì, Hoàng Mai, Hà Nội.

 10- Chùa Thuần Nghệ, thị xã Sơn Tây, Hà Nội. 

11- Chùa Khai Nguyên (chùa Cheo), thôn Tây Ninh, Sơn Đông, 
thị xã Sơn Tây, Hà Nội.

12- Chùa Vân Gia, xã Trung Hưng, thị xã Sơn Tây, Hà Nội.

 13- Chùa Diên Phúc, xã Đức Thượng, huyện Hoài Đức, Hà Nội.

14- Chùa Ngọc Tân, xã Yên Sở, huyện Hoài Đức, Hà Nội.

15- Chùa Pháp Vũ, xã Yên Sở, huyện Hoài Đức, Hà Nội.

16- Chùa tổng La Phù, xã La Phù, Hoài Đức, Hà Nội.

17- Chùa Giàn, phường Xuân Đỉnh, quận Bắc Từ Liêm, Hà Nội.

18- Chùa Đông Ba Sùng Phúc, xã Thượng Cát, quận Bắc Từ 
Liêm, Hà Nội.

19- Chùa Vạn Niên, đường Lạc Long Quân, Tây Hồ, Hà Nội. 

20- Chùa Tản Viên, xã Minh Quang, huyện Ba Vì, Hà Nội

21- Chùa Đại Bi, xã Quang Minh, huyện Mê Linh, Hà Nội.

22- Chùa Thắng Nghiêm, Khúc Thủy, huyện Thanh Oai, Hà Nội.

23- Chùa Già Lam, thôn Lam Điền, xã Lam Điền, huyện 
Chương Mỹ, Hà Nội.



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 183

24- Chùa Linh Thông, thị trấn Chúc Sơn, huyện Chương Mỹ, 
Hà Nội.

25- Chùa Hưng Khánh, xã Phù Lưu Tế, huyện Mỹ Đức, Hà Nội.

26- Chùa Quang Ân (chùa Ngòi), thôn Trung, xã Thanh Liệt, 
huyện Thanh Trì Hà Nội.

27- Chùa Long Quang, 904 Đ. Kim Giang, xã Thanh Liệt, 
Thanh Trì, Hà Nội.

28- Chùa Huỳnh Cung, thôn Huỳnh Cung, xã Tam Hiệp, huyện 
Thanh Trì, Hà Nội.

29- Chùa Tự Khoát, xã Ngũ Hiệp, huyện Thanh Trì, Hà Nội.

30- Chùa Mẫu Tứ Pháp, xã Mãn Xá, Thuận Thành, Bắc Ninh.

31- Chùa Hà Tiên, phường Định Trung, thành phố Vĩnh Yên, 
Vĩnh Phúc.

32- Chùa Biện Sơn, thị trấn Yên Lạc, huyện Yên Lạc, tỉnh 
Vĩnh Phúc. 

33- Tịnh thất Tây Thiên, xã Đại Đình, huyện Tam Đảo, Vĩnh Phúc.

34- Chùa Đại Bi, Bạch Hạc, TP. Việt Trì, Phú Thọ.

35- Chùa Bảo Ngạn, xã Sông Lô, TP. Việt Trì, Phú Thọ.

36- Chùa Quế Lâm, xã Sông Lô, TP. Việt Trì, Phú Thọ.

37- Chùa Hoàng Long, xã An Đạo, huyện Phù Ninh, tỉnh Phú Thọ.

38- Chùa Quỳnh Trân, phường Lam Hạ, TP. Phủ Lý, tỉnh Hà 
Nam. 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học184

	 HÌNH TƯỢNG NGỰA 
	 TRONG PHẬT GIÁO

LÊ HẢI ĐĂNG

Hình tượng ngựa xuất hiện khá nhiều trong Phật giáo 
với các mô típ khác nhau, nổi bật có Bạch mã, cờ 
Ngựa gió (Lungta), Quỷ đầu ngựa mặt ngựa… Ngoài 

ra, ngựa cũng được lấy làm hình ảnh ẩn dụ căn khí đặc trưng của 
chúng sinh.

Trong tác phẩm “Tây du ký” của nhà văn Ngô Thừa Ân (Trung 
Quốc), Bạch mã vừa là linh vật, vừa là phương tiện hộ tống 
Đường Tam Tạng trên đường đi Tây Thiên thỉnh kinh. Ngựa Bạch 
mã này từng chuyến hóa từ nhân vật sang linh vật, cuối cùng 
thành Chánh quả được phong làm Bồ tát Quảng Lực Thiên Long 
Bát Bộ. 

Như chúng ta biết, Bạch (long) mã trong tiểu thuyết “Tây 
du ký” của nhà văn Ngô Thừa Ân vốn là một thái tử, con Tây 
Hải Long Vương, vì ăn nhầm ngựa của Đường Tam Tạng mà bị 
Quan Thế Âm Bồ tát điểm hóa biến thành Bạch mã, vật cưỡi của 
Đường Tăng trên suốt hành trình. Hình tượng này, có lẽ đã sản 
sinh từ ngựa Kiền Trắc của Thái tử Tất Đạt Đa. 

Theo truyền thuyết, Thái tử Tất Đạt Đa (Siddhattha) rời 
thành Ca Tỳ La Vệ (Kapilavatthu) với tên giữ ngựa Xa Nặc 
(Channa) và ngựa Kiền Trắc (Kanthaka). Bấy giờ, Thái tử Tất 
Đạt Đa mới 29 tuổi. Vào một đêm trăng tháng 4 năm 623 
(TCN), “nhân lúc quân lính canh gác và cung phi mỹ nữ say 
ngủ, sau một tiệc linh đình, thái tử trở dậy, đến bên giường nhìn 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 185

vợ con lần cuối, rồi đánh thức tên giữ ngựa Xa Nặc dậy, thắng 
yên cương, thái tử cưỡi ngựa Kiền Trắc vượt qua sông Anoma, 
rời khỏi kinh thành Ca Tỳ La Vệ. Từ đây, ngài từ bỏ cung vàng 
điện ngọc, vợ đẹp con xinh, phụ hoàng, mẫu hậu, gác đi tình 
riêng, để quyết tâm tầm đạo”.

Theo tiến trình phát triển của Phật giáo, Kiền Trắc là hình 
tượng ngựa xuất hiện sớm nhất. Nó trở thành một căn cứ lịch 
sử, từ đó phái sinh hàng loạt mô típ, hình ảnh phỏng chiếu 
thị hiện qua lăng kính diễn dịch tư tưởng triết học Phật giáo, 
hệ thống đối tượng thờ tự, các thuyết Luân hồi, Nhân quả, 
cuối cùng là sáng tạo nghệ thuật. Ngựa Kiền Trắc đi xa hơn 
quãng đường đưa thái tử rời thành Ca Tỳ La Vệ tìm bến Giác. 
Vượt qua dòng sông thời gian, hình tượng ngựa Kiền Trắc 
thâm nhập nhiều nền văn hóa khác nhau, băng qua những nẻo 
đường quanh co để đến với con người. Ngôi đền Bạch Mã phía 
đông thành Thăng Long xưa, nay tọa lạc tại số 76 phố Hàng 
Buồm, phường Hoàn Kiếm, Hà Nội là một ví dụ điển hình. 
Tương truyền, khi vua Lý Thái Tổ dời đô từ Hoa Lư về Thăng 
Long (năm 1010) định đắp thành, nhưng nhiều lần đều bị đổ. 
Vua cho người cầu khấn ở đền Long Đỗ thấy xuất hiện một con 
ngựa trắng. Vua bèn lần theo dấu chân ngựa, vẽ đồ án, từ đó 
thành mới vững vàng. 

Trong bối cảnh văn hóa bản địa Việt Nam, ngựa trắng (Bạch 
mã) được phong làm thần Thành hoàng, vị thần có chức năng 
bảo hộ cộng đồng, nhưng nguyên mẫu vị thần này đã đi ra từ 
ngựa Kiền Trắc. Từ thế kỷ XI, Đại Việt lần lượt trải qua hai triều 
đại thượng tôn Phật giáo, xuất hiện hàng loạt danh tăng có tầm 
ảnh hưởng sâu rộng. Thời Lý có thiền sư, quốc sư Vạn Hạnh, 
người góp công đưa Lý Công Uẩn lên ngôi vua, các vị thiền sư 
Mãn Giác, Từ Đạo Hạnh, Nguyễn Minh Không, Giác Hải, Viên 
Thông… Đến thời Trần xuất hiện nhiều tu sĩ xuất thân giới tinh 
hoa, như: Trần Thái Tông, Tuệ Trung Thượng Sĩ, Pháp Loa, Huyền 
Quang, đặc biệt là Trần Nhân Tông, người đã kết hợp ba dòng 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học186

thiền Tì Ni Đa Lưu Chi (Ấn Độ), Vô Ngôn Thông, Thảo Đường 
(Trung Quốc) sáng lập Thiền phái Trúc Lâm Yên Tử mang bản 
sắc Việt Nam.

Trong Phật giáo Mật tông, trên lá cờ Lungta cũng xuất hiện 
hình tượng ngựa. Ở tiếng Tạng, “ta” có nghĩa là ngựa, còn “lung” 
là gió. Lungta (Cờ ngựa gió, Phong mã kỳ) làm bằng vải kết 
hình năm màu: xanh lá cây, trắng, đỏ, xanh da trời, vàng, tượng 
trưng cho năm hướng Đông, Tây, Nam, Bắc, Trung ương hoặc 
đất, nước, lửa, gió (tứ đại) và không gian. Trên cờ in hình tượng 
Phật, hoa văn cát tường, kinh văn... Trong đó, trung tâm đồ án 
là một con “ngựa gió”, bốn góc có bốn linh vật: rồng, hổ, sư tử, 
chim Garuda. Cờ Lungta có chức năng chuyên chở kinh văn, lời 
nguyện, biểu trưng cho sự may mắn, trí tuệ… 

Xét ở phương diện khác, gió cũng chính là khí, một yếu tố 
quan trọng của sự sống. Trong hành thiền theo phương pháp 
Mật tông, gió - khí luân chuyển trong cơ thể đi qua các luân xa, 
cũng giống như “ngựa” có khả năng cất vó trên cánh đồng tâm 
bất tận. Thực hành thiền theo phương pháp này, kể cả Yoga, 
hành giả sử dụng phương pháp “điều tức”, nhịn thở để khiến 

Ngựa trắng trong đền Bạch Mã



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 187

“gió” ngừng thổi (động), qua đó giúp cho tâm thức đạt được 
trạng thái tĩnh lặng nhanh chóng. Ở tiếng Hán, câu thành ngữ 
“Tâm viên ý mã” nhằm chỉ tâm trí con người cũng giống như 
vượn và ngựa. Tâm vượn nhảy nhót không ngừng, “ồn ào như 
thành Trường An”, còn suy nghĩ thì chen nhau, tung vó như ngựa 
phi trên cánh đồng hoang. Kiềm chế, níu kéo được hai “con vật” 
này cũng chính là sứ mệnh của hành giả trên đường tu tập. 

Nhìn ở góc độ thế tục, vào thời kỳ tiền công nghiệp, sức người, 
sức ngựa đều được sử dụng trong sinh hoạt, từ chăn nuôi, cung 
cấp thực phẩm cho đến giao thông vận tải, truyền tin... Ngựa vừa 
có thể thuần hóa, vừa có tốc độ di chuyển nhanh chóng, vô hình 
trung được chọn làm phương tiện vận tải, đưa tin. Chẳng phải 
ngẫu nhiên mà hình ảnh ngựa, cùng với chim, cò… xuất hiện 
nhan nhản trong các đồ án, hoa văn, cờ xí, lá sớ… Trên vùng núi 
Himalaya, Ladakh (Ấn Độ), Tây Tạng (Trung Quốc), cờ Lungta 
tung bay khắp các ngôi làng, tự viện, bảo tháp… những công 
trình kiến trúc Phật giáo Mật tông. Ở nước ta, lá cờ này cũng 
xuất hiện ở cơ sở tín ngưỡng Phật giáo Mật tông, nổi bật như 
quần thể Samten Hills ở huyện Đơn Dương, tỉnh Lâm Đồng.

Cờ ngựa gió



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học188

Có thuyết cho rằng, ngựa Xích Thố thờ trong miếu người 
Hoa, ngựa Bạch mã Thái giám thờ trong đình người Việt cũng 
mang dáng dấp ngựa Kiền Trắc. Với tầm ảnh hưởng của văn hóa 
Ấn Độ nói chung, tín ngưỡng Phật giáo nói riêng, nó có nhiều 
“nhân duyên” để đi vào cơ sở tín ngưỡng thờ tự dân gian. Trong 
môi trường văn hóa này, mô típ ngựa Kiền Trắc dễ dàng hội nhập 
các dòng tín ngưỡng bản địa, trở thành hiện tượng hỗn dung, 
tích hợp nhiều lớp văn hóa đan xen nhau. Đây là hiện tượng phổ 
biến trong văn hóa Đông Nam Á. Ở phương Tây, sau khi tôn giáo 
độc thần giành vị trí độc tôn, các tôn giáo bản địa dường như mai 
một, biến mất. Còn ở vùng Đông Nam Á, tôn giáo, tín ngưỡng 
bản địa cộng tồn với nhau. Nhà dân tộc học người Pháp Cadiere 
từng ví von, tín ngưỡng người Việt giống như rễ cây rừng Trường 
Sơn. Rễ của nó mọc lằng nhằng, dích dắc, không khỏi làm nản 
lòng người nghiên cứu, đồng thời thể hiện sức sống mãnh liệt. 
Nhờ đó mà một hình tượng có khả năng khúc xạ thành nhiều 
hiện tượng văn hóa.

Sự kết hợp giữa Phật giáo và Đạo giáo còn cho ra đời một 
Quỷ mặt ngựa với nhiệm vụ tầm nã vong hồn tới điện Diêm 
Vương xử tội, cũng như áp giải đi thi hành án. Loài quỷ này 
giống như công chức dưới Địa phủ. Nó có bộ dạng mình người, 
đầu ngựa, vừa nằm dưới quyền kiểm soát của Diêm Vương, vừa 
thuộc bộ hạ của Địa Tạng Vương Bồ tát. Tính chất phức hợp về 
thân phận cho thấy Quỷ mặt ngựa xuất thân không hề đơn giản. 
Thần Hayagriva đạo Hindu có bộ dạng đầu ngựa, mình người, vận 
trang phục trắng, ngồi trên bông sen trắng. Hayagriva cũng gọi 
là Minh Vương đầu ngựa, Quỷ đầu ngựa mặt ngựa, một trong các 
hóa thân của thần Visnu. Ở Tây Tạng, Hayagriva đóng vai trò Hộ 
pháp, hóa thân của Bồ tát Quan Âm. Còn ở Trung Quốc, La Sát 
mặt ngựa, Quỷ mặt ngựa, Quỷ đầu trâu mặt ngựa gắn liền với các 
vong hồn, từ việc thực hiện lệnh bắt giữ của Diêm Vương, trông 
coi vong hồn khi qua cầu Nại Hà, thẩm án cho đến xét xử, chiếm 
trọn vẹn quá trình thi hành án. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 189

Qua các tình tiết mô tả, Quỷ mặt ngựa gần với tín ngưỡng 
dân gian hơn Phật giáo. Xét từ thực tế, chúng sinh có nhiều 
hạng khác nhau. Trong kinh 922 “Tạp A Hàm”, Đức Phật từng 
đề cập tới bốn loại ngựa tương đương với bốn hạng người:

Thứ nhất là ngựa chỉ cần thoáng thấy bóng roi mà chủ vừa 
giơ lên, không cần chạm vào thân thể đã biết được ý chủ nhằm 
điều chỉnh tốc độ phù hợp. 

Thứ hai là loại ngựa phải đợi đến khi roi chạm vào lông mới 
hiểu ý chủ. 

Thứ ba là loại ngựa roi quất lên thân rồi mới cảnh giác làm 
theo mệnh lệnh.

Thứ tư là loại ngựa bị roi đánh tả tơi, bầm dập thân xác mới 
chịu làm theo hiệu lệnh.

Loài người và loài ngựa cũng có nhiều điểm giống nhau. Bậc 
thượng căn có thể nghe pháp trong vũ trụ bao la, kẻ hạ căn dù 
có sống trong tự viện vẫn chấp mê vô ngộ. Ngựa là loài vật có bản 
tính hoang dã, yêu tự do. Bản tính ấy cũng khiến cho nó nhiều 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học190

phen phải trả giá. Trong thần thoại Hy Lạp, ngựa Pegasus vốn có 
cánh được anh hùng Bellerophon thuần hóa. Nó từng lập công 
trong cuộc chiến chống lại quái vật Chimera. Truyền thuyết về 12 
con giáp cũng nhắc đến loài ngựa có cánh với tên gọi Thiên mã. 
Người Hoa có câu thành ngữ: “Thiên mã hành cung” nhằm chỉ 
những ý tưởng táo bạo, thậm chí hoang đường. Ngựa Thiên mã 
có thể chạy trên mặt đất, bơi dưới biển, bay giữa không trung, 
một loài động vật quyền biến đa năng. Sau khi Thiên mã được 
Ngọc Hoàng cho làm Ngự mã trước điện Ngọc Hoàng, Thiên mã 
ngày càng lộng hành, làm nhiều việc sai trái. Cuối cùng, Ngọc 
Hoàng ra lệnh cắt đi đôi cánh của Thiên mã. Có lẽ, đây là cái giá 
đầu tiên mà nó phải trả. Xuống trần gian, ngựa tiếp tục bị con 
người “xỏ mũi”, “chẹn họng”, lắp yên cương, đóng móng sắt… 
một cái giá cũng đắt không kém. Dẫu vậy, ngựa vẫn giành được vị 
trí thứ 7 trong cuộc thi 12 con giáp do thiên đình tổ chức, đồng 
thời trở thành một linh vật bất tử. Những người sinh năm Ngọ  
đều nằm dưới quyền bảo hộ của vị thần này. Trong văn hóa Phật 
giáo dân gian, vị thần bảo hộ của người tuổi Ngọ còn có Đại Thế 
Chí Bồ tát, vị Bồ tát tượng trưng cho sức mạnh của trí tuệ. Ánh 
sáng trí tuệ của Ngài phủ khắp nhân gian, giúp chúng sinh đoạn 
trừ phiền não, đem tới bình an… Bộ ba Tây phương tam Thánh 
có Đại Thế Chí Bồ tát, Quan Thế Âm Bồ tát đứng hai bên, Phật 
A Di Đà đứng ở trung tâm. Quan Thế Âm Bồ tát tượng trưng cho 
từ bi, Đại Thế Chí Bồ tát tượng trưng cho trí tuệ, cả hai cùng hỗ 
trợ chúng sinh trên đường về Tây phương Cực lạc.

Năm mới Bính Ngọ 2026, theo lịch pháp truyền thống là 
năm của những người tuổi ngựa. Qua đó thấy rằng, người và 
ngựa có mối thâm quan với nhau. Vào thời xa xưa, ngựa đóng 
nhiều vai trò quan trọng, từ vận tải trong sinh hoạt đời thường 
đến chiến mã trên sa trường. Dù thời đại ấy đã lùi sâu vào dĩ 
vãng, nhưng hình ảnh, hình tượng ngựa vẫn phảng phất, ẩn hiện 
trong đời sống, tôn giáo tín ngưỡng, thậm chí vươn tới biểu 
trưng thiêng liêng. 



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 191

THÔNG TIN 
TỪ QUANGTỪ QUANG 55
LỄ TƯỞNG NIỆM 

CỐ HÒA THƯỢNG THÍCH HIỂN TU
 

Tin ảnh: TRÍ BÁ
 

Sáng 19/10/2025 (nhằm ngày 28/8 Ất Tỵ), Ban Quản trị và 
Ban Trụ trì Chùa Phật học Xá Lợi đã tổ chức lễ tưởng niệm 

Cố Trưởng lão Hòa thượng Viện chủ Thích Hiển Tu.

Ban Quản trị và Ban Trụ trì Chùa Phật học Xá Lợi thống nhất 
hằng năm chọn ngày sinh 28/8 âl của Trưởng lão Hòa thượng Viện 
chủ Thích Hiển Tu làm ngày tưởng niệm. Đây là buổi lễ tưởng niệm 
thứ hai như ngày Lễ Đại tường của Hòa thượng.

Tham dự buổi lễ có chư tôn đức ở nội tự, các cư sĩ Ban Phật học, 
Phật tử các đạo tràng của Chùa Phật học Xá Lợi. Chư tôn đức và Phật 
tử đã có thời kinh trợ tiến cầu nguyện cho Giác linh Hòa thượng.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học192

Toàn thể chư tôn đức và Phật tử đã dâng hương tưởng niệm và 
đảnh lễ cố HT Thích Hiển Tu, cầu nguyện Hòa thượng cao đăng 
Phật quốc.

Dâng hương tưởng niệm Hòa thượng 
Thích Hiển Tu

Dâng nước, cơm, trái cây đến giác linh 
HT Thích Hiển Tu

Chư Tăng và Phật tử đảnh lễ HT Thích Hiển Tu, cầu nguyện Hòa thượng 
cao đăng Phật quốc.

Cư sĩ Ban Phật học 
tưởng niệm 
HT Thích Hiển Tu



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 193

LỄ VÍA QUAN THẾ ÂM XUẤT GIA
 

Tin ảnh: MINH NGỌC
  

Nhân kỷ niệm ngày vía Đức Quan Thế Âm xuất gia, sáng ngày 
08/11/2025 (19/9 năm Ất Tỵ), đông đảo Phật tử các đạo 

tràng đã vân tập về Chùa Phật học Xá Lợi để tham dự lễ vía. Thượng 
tọa Thích Phước Triều, Phó Trụ trì Chùa Phật học Xá Lợi làm chủ lễ.

Chư Tăng và Phật tử đối trước hai tôn tượng Đức Quán Thế Âm 
thành kính lễ bái và trì tụng chú Đại Bi và niệm danh hiệu của Ngài 
trong không khí trang nghiêm, thanh tịnh và thiêng liêng.

Bồ tát Quán Thế Âm, còn được gọi là Bồ tát Quán Tự Tại, chỉ 
xuất hiện và xuất hiện khá nhiều trong các kinh điển Bắc tông, như 
Hoa Nghiêm, Lăng Nghiêm, Pháp Hoa, Bát nhã Tâm kinh, Đại 
Thừa Trang Nghiêm Bảo Vương, Đại Từ Đà la ni, Chuẩn đề Đà la 
ni… và rất nhiều các ký, sớ, giải, luận về Bồ tát.

Bồ Tát Quán Thế Âm là hiện thân của Từ Bi, Ngài phát 12 đại 
nguyện thực hiện từ bi cứu khổ cứu nạn cho tất cả chúng sinh trong 
6 nẻo luân hồi. Ngài được miêu tả trong nhiều nền văn hóa khác 
nhau, cả thân nam lẫn nữ giới, Quán Thế Âm là một trong những vị 
Bồ tát được tôn kính thờ phụng rộng rãi nhất.



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học194

Quan Âm ứng hóa vô phương, nghìn 
mắt nghìn tay, biến hóa khôn lường, dùng 
kinh Đại Bi trừ kiếp nạn, đoạn kiếp khổ. 
Ở bất cứ nơi đâu, Ngài cũng có thể nghe 
hiểu thấu nỗi chúng sinh, sẵn sàng dang 
tay nâng đỡ, che chở.

Pháp Hoa Kinh có viết: “Chúng sinh 
khổ não, một lòng gọi tên Bồ tát, đến giải 
thoát ngay, lấy hiệu Quan Thế Âm”. Ngài 
là một trong Tây phương Tam Thánh, cùng 
với Đại Thế Chí Bồ tát là hiếp thị (hầu sát 
cạnh) của Giáo chủ Tây phương Cực lạc 
Thế giới A Di Đà Phật.

KHAI ĐÀN DƯỢC SƯ THẤT KHU 
THÁNG 9 NĂM ẤT TỴ

Tin ảnh: TRÍ TÂM

Sáng 17-11-2025 (28/9 năm Ất Tỵ), Chùa Phật học Xá Lợi đã 
tổ chức khai Đàn Dược Sư Thất Khu. Lễ khai đàn Dược Sư tại 

Chùa Phật học Xá Lợi thực hiện theo nghi lễ truyền thống, chủ sám 
niệm hương bạch Phật, lễ sái 
tịnh và khai kinh Dược Sư mở 
đầu Pháp hội Dược Sư trong 3 
ngày. Sám chủ khai đàn là Hòa 
thượng Thích Đồng Bổn, Trụ trì 
Chùa Phật học Xá Lợi.

Đức Phật Dược Sư là một 
đấng giác ngộ có lòng bi mẫn 
vô biên đối với hết thảy chúng Đảnh lễ Phật



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 195

sinh. Ngài hộ trì chúng sinh tránh khỏi những đớn đau về tâm hồn 
và thể xác, khỏi những hiểm nguy và chướng ngại, và giúp họ trừ 
diệt ba độc tố - tham trước, sân hận và si mê - cội nguồn của mọi 
bệnh tật và nguy hại. Ngài là đấng Y vương Toàn giác.

Theo các kinh điển Phật giáo thì Đức Dược Sư Như Lai có 7 
tôn tướng. Có thuyết cho là mỗi vị có mỗi đại nguyện và ứng thân 
riêng từng vị. Có thuyết cho là các Ngài từ nhất thể là Đức Dược 
Sư Như Lai mà phân thân ứng hiện (ứng thân), danh hiệu của các 
Ngài là:

1. Đức Thiện Danh Xưng Kiết Tường Như Lai, ở quốc độ tên là 
Quang Thắng, cách thế giới Ta-bà 4 hằng hà sa Phật độ;

2. Đức Bảo Nguyệt Trí Nghiêm Quang Âm Tự Tại Vương Như 
Lai, ở quốc độ tên là Diệu Bảo, cách thế giới Ta-bà 5 hằng hà 
sa Phật độ;

Sám chủ - HT Thích Đồng Bổn thực hiện nghi thức khai đàn



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học196

3. Đức Kim Sắc Bảo Quang Diệu Hạnh Như Lai, ở quốc độ tên là 
Viên Mãn Hương Tích, cách thế giới Ta-bà 6 hằng hà sa Phật độ;

4. Đức Vô Ưu Tối Thắng Kiết Tường Như Lai, ở quốc độ tên là 
Vô Ưu, cách thế giới Ta-bà 7 hằng hà sa Phật độ;

5. Đức Pháp Hải Lôi Âm Như Lai, ở quốc độ tên là Pháp Tràng, 
cách thế giới Ta-bà 8 hằng hà sa Phật độ;

6. Đức Pháp Hải Thắng Huệ Du Hý Thần Thông Như Lai, ở 
quốc độ tên là Thiện Trụ Bảo Hải, cách thế giới Ta-bà 9 hằng 
hà sa Phật độ;

7. Đức Dược Sư Lưu Ly Quang Vương Như Lai, ở quốc độ Tịnh 
Lưu Ly, cách thế giới Ta-bà 10 hằng hà sa Phật độ.

Dược Sư là thầy thuốc; Dược Sư cũng có thể hiểu là một phương 
thuốc.

Lưu Ly Quang là ánh sáng trong suốt như ngọc lưu ly, tượng 
trưng cho ba nghiệp thân, khẩu, ý, hoàn toàn thanh tịnh.

Danh hiệu của bảy Đức Phật chính là bảy phương thuốc để trị 
liệu thân bệnh, tâm bệnh, nghiệp bệnh của chúng sanh bằng sự 
thanh tịnh. Nói theo tinh thần Phật học, thì hồng danh đức hiệu của 
mỗi Đức Phật là một phương thuốc; là một pháp hành mà người 
học Phật phải ứng dụng trong sinh hoạt hàng ngày để chuyển hóa 
khổ đau đem lại an vui hạnh phúc.

Bệnh viện Chuyên khoa Mắt Cao Thắng khám mắt cho Phật tử



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 197

Về công phu trì niệm hồng danh Đức Phật Dược Sư, mặc dù 
Ngài có nhiều danh hiệu nhưng trì niệm hồng danh thường là Nam 
mô Dược Sư Lưu Ly Quang Phật hay Nam mô Dược Sư Lưu Ly 
Quang Vương Phật.

Đàn Dược sư kéo dài đến ngày 19-11-2025 (30/9 năm Ất Tỵ).

Nhân ngày khai Đàn Dược Sư, Chùa Phật học Xá Lợi phối hợp 
với Bệnh viện Chuyên khoa Mắt Cao Thắng khám mắt và phát 
thuốc miễn phí cho Phật tử và người dân địa phương.

 

LỄ HÚY KỴ LẦN THỨ 41 
CỐ HÒA THƯỢNG THÍCH HÀNH TRỤ
 

Sáng ngày 17-12-2025 (28 tháng 10 năm Ất Tỵ), Chùa Phật 
học Xá Lợi đã tổ chức lễ húy kỵ lần thứ 41, tưởng niệm ngày 

cố Hòa thượng Thích Hành Trụ viên tịch. Chư Tăng nội tự và Phật 
tử đại diện các đạo tràng của Chùa Phật học Xá Lợi tề tựu đảnh lễ 
và tưởng niệm người thầy nguyên Chứng minh Đạo sư Hội Phật học 
Nam Việt tại chùa Xá Lợi - Sài Gòn cho đến cuối đời (1956 - 1984). 
Ngài cũng là bổn sư của Ngài Chánh Trí Mai Thọ Truyền, Hội trưởng 



Từ Quang tập 55  Xuân Bính Ngọ 2026

 Tủ sách Phật học198

Hội Phật học Nam Việt và Hòa thượng Thích Đồng Bổn, Trụ trì Chùa 
Phật học Xá Lợi.

Chủ sám tiến sư trong lễ húy kỵ là Thượng tọa Thích Quảng 
Chơn, UV BTS GHPGVN TPHCM, Trưởng ban Nghi lễ Thành Hội 
Phật giáo TP Hô Chí Minh, Phó Trụ trì Tổ đình Ấn Quang.

Tại buổi lễ, chư Tôn đức Tăng đã dâng hương tưởng niệm và 
đảnh lễ giác linh cố Hòa thượng và cùng toàn thể đại chúng nhất 
tâm cầu nguyện cho giác linh Hòa thượng cao đăng Phật quốc.

Chư Tăng 
trước bàn thờ 
HT Thích Hành Trụ

Chư Tăng 
dâng hương 
tưởng niệm 

HT Thích Hành Trụ



  Xuân Bính Ngọ 2026  Từ Quang tập 55

Tủ sách Phật học 199

Trang web chùa Phật học Xá Lợi: l chuaxaloi.vn
	 	 	 	  l xaloipagoda.com

Thư từ bài viết xin gửi về địa chỉ: Ban biên soạn Tủ sách Phật học 
Từ Quang, 89 Bà Huyện Thanh Quan, Phường Xuân Hòa, TP. HCM.
Email: tuquangxaloi@gmail.com

Bài viết: Dưới 3.000 từ, Thơ: Dưới 20 dòng.

Địa chỉ phân phối: Thư viện chùa Phật học Xá Lợi, 
89 Bà Huyện Thanh Quan, Phường Xuân Hòa, TP. HCM.

Phật tử các đạo tràng tưởng niệm HT Thích Hành Trụ

Dâng nước, cơm, trái cây đến giác linh 
HT Thích Hành Trụ

Ban Phật học tưởng niệm 
HT Thích Hành Trụ



HỘI LUẬT GIA VIỆT NAM
NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC

65 Tràng Thi, phường Cửa Nam, Hà Nội
Email: nhaxuatbanhongduc65@gmail.com 

Điện thoại: 024.39260024   Fax: 024.39392711

Phật học 
TỪ QUANG 

Tập 55

Chịu trách nhiệm xuất bản
Giám đốc Phạm Thị Mai
Chịu trách nhiệm nội dung
Tổng biên tập Lý Bá Toàn

Biên tập: Phan Thị Ngọc Minh
Sửa bản in: Minh Như

Trình bày & bìa: Khánh Lê

In 1.500 cuốn, khổ 16 x 24cm tại Công ty CP in Khuyến học phía Nam,  
Lô B5-8 đường D4, khu công nghiệp Tân Phú Trung, xã Củ Chi, TP. HCM. 

Số XNĐKXB: 75-2026/CXBIPH/396-01/HĐ cấp ngày 08/01/2026. Số QĐXB của 
NXB: 16/QĐ-NXBHĐ cấp ngày 09/01/2026. In xong và nộp lưu chiểu năm 2026. 

Mã số sách tiêu chuẩn quốc tế (ISBN) 978-632-01-1670-6


